Comissão Responsável
pela organização do lançamento
das obras completas de C.G. Jung em português
Dr. Léon Bonaventure
Dr. Fr. Leonardo Boff
Dora Mariana Ribeiro Ferreira da Silva
Dra. Jette Bonaventure

A Comissão responsável pela tradução das obras completas de C. G. Jung sente-se honrada em expressar seu agradecimento à Fundação Pro Helvetia, de Zurique, pelo apoio recebido.



CIP-Brasil. Catalogação-na-fonte Sindicato Nacional dos Editores de Livros, R.J.

Jung, C.G. (Carl Gustav), 1875-1961

J92p

Psicologia e alquimia / C.G. Jung; tradução Maria Luiza Appy, Margaret Makray, Dora Mariana Ribeiro Ferreira da Silva; revisão literária Dora Mariana Ribeiro Ferreira da Silva, Maria Luiza Appy; revisão Técnica, Jette Bonaventure. – Petrópolis, RJ: Vozes, 1990.

(Obras completas de C.G. Jung; v. XII)

Tradução de: Psychologie und Alchemie.

Bibliografia.

Apêndice

Índices.

ISBN 85.326.0183-9 (Brochura)

ISBN 85.326.0184-7 (Encadernado)

1. Psicopatologia. 2. Alquimia. 3. Psicologia religiosa

I. Título. II. Série.

CDD - 150.1954 157 540.112 CDU - 159.964.2 159.97 133.5:54:159.9

89-1023

# PSICOLOGIA e ALQUIMIA

C.G. Jung



Walter-Verlag AG, Olten, 1975 Título do original alemão: Psychologie und Alchemie

A obra foi publicada pela primeira vez em 1944 e como vol. XII das Obras Completas em 1972.

4ª edição (1ª edição das Edições de Estudo)

Direitos exclusivos de publicação em língua portuguesa

Editora Vozes Ltda. Rua Frei Luís, 100 25689 Petrópolis, RJ Brasil

Tradução Maria Luiza Appy Margaret Makray Dora Mariana Ribeiro Ferreira da Silva

Revisão literária Dora Mariana Ribeiro Ferreira da Silva Maria Luiza Appy

> Revisão técnica Jette Bonaventure

### Sumário

### Prefácio dos Editores, 9 Prefácio, 11

### Prefácio à segunda edição, 13

### I. Introdução à problemática da psicologia religiosa da alquimia, 15

### II. Símbolos oníricos do processo de individuação, 49

1. Introdução, 51

A. O material, 51

B. O método, 53

2. Os sonhos iniciais, 57

3. O simbolismo da mandala, 104

A. Sobre a mandala, 104

B. As mandalas nos sonhos, 113

C. A visão do relógio do mundo, 215 D. Os símbolos do si-mesmo, 228

## III. As idéias de salvação na alquimia, 237

1. Os conceitos básicos da alquimia, 239

A. Introdução, 239

B. As fases do processo alquímico, 241

C. Concepções e símbolos da meta, 244

2. A natureza psíquica da obra alquímica, 254

A. A projeção de conteúdos psíquicos, 254

B. A atitude espiritual em relação ao opus, 267

C. Meditação e imaginação, 286

D. Alma e corpo, 292

3. A Obra, 299

A. O método, 299

- B. O espírito na matéria, 305
   C. A obra da redenção, 316
  - 4. A Materia prima, 329
- A. Designações da matéria, 329
  - B. O increatum, 333
- C. Ubiquidade e perfeição, 336
  - D. O rei e o filho do rei, 337
    - E. O mito do herói, 344
    - F. O tesouro oculto, 353
  - 5. O paralelo lapis-Cristo, 359
  - A. A renovação da vida, 359
- B. Testemunhos a favor da interpretação religiosa, 370
  - a) Raimundo Lulo, 370
  - b) O "Tractatus aureus", 372
  - c) Zózimo e a doutrina do anthropos, 373
    - d) Petrus Bonus, 388
- e) A "Aurora Consurgens" e a doutrina da "Sapientia", 391
- f) Melchior Cibinensis e a paráfrase alquímica da missa, 412
  - g) Georgius Riplaeus, 423 h) Os epígonos, 440
- 6. O simbolismo alqúímico no contexto da história das religiões, 450
  - A. O inconsciente como matriz dos símbolos, 450
    - B. O tema do Unicórnio como paradigma, 452
      - a) O tema do Unicórnio na alquimia, 452
      - b) O Unicórnio nas alegorias da Igreja, 456
        - c) O Unicórnio no gnosticismo, 466
          - d) O escaravelho unicómio, 469
          - e) O Unicórnio nos Vedas, 472
          - f) O Unicórnio na Pérsia, 475
        - g) O Unicórnio na tradição judaica, 480
          - h) O Unicórnio na China, 484
          - i) O cálice do Unicórnio, 486

Epílogo, 495

**Anexo,** 505

Registro de fontes das ilustrações, 507

Bibliografia, 517

Índice de pessoas, 533

Índice de textos, 539

Índice analítico, 545

### Prefácio dos Editores

O VOLUME VI "Tipos Psicológicos" e o volume VII – "O Eu e o Inconsciente" e "Psicologia do Inconsciente" – eram considerados básicos e imprescindíveis à compreensão de sua Obra Completa pelo próprio C.G. JUNG. Nesta Obra Completa, o presente volume nº XII, "Psicologia e Alquimia" ocupa um lugar central. O texto é aqui apresentado em sua terceira edição.

Por motivos técnicos, como se sabe, o duplo volume "Mysterium Coniunctionis" (vol. XIV / 1 e 2) teve que ser publicado antes (1968), muito embora tenha sido escrito anos mais tarde e tivesse sido impensável sem o trabalho de pesquisa feito para o presente estudo. Sob o título "Estudos Alquímicos", o volume XIII compreende os trabalhos restantes de JUNG sobre esta temática que o fascinou e ocupou durante dezenas de anos.

O que o autor quis expressar precipuamente com "Psicologia e Alquimia" depreende-se do capítulo introdutório do presente volume, enquanto o prefácio à 1ª edição (1944, volume V da série de ensaios psicológicos por ele editada) apresenta um histórico resumido da gênese da obra. Apesar de o tema fugir aparentemente à normalidade, e do modo como o autor o elaborou em seu rico jogo de inter-relações, o editor, como se verifica no prefácio à segunda edição (1952), surpreendeu-se com o sucesso do lívro. A experiência com traduções - nomeadamente o fato de a edição anglo-americana, no âmbito dos Collected Works 1970 ter exigido uma reedição - é mais uma prova de que o presente estudo não atua apenas em profundidade, mas felizmente também em amplitude. Uma relação espiritualizada e anímica com a realidade material deve exercer sobre a nova geração uma atração toda especial, por ser capaz de curar a dissociação antinatural e secular da psique ocidental e. simultaneamente, de superar de dentro o materialismo.

Lembre-se o leitor das observações de C.G. JUNG em "Memórias, Sonhos e Reflexões" (1961), onde ele relata de modo todo pessoal o seu encontro e confronto com o mundo do espírito e das imagens alquímicas, no capítulo sobre "A origem da obra". Levar a sério a "realidade da alma" – e em primeiro lugar a da própria alma – significa obviamente para o editor, sempre e de novo, a conexão com forças que ultrapassam o destino individual e conseguem captar intuitivamente uma nova era ao mesmo cempo que ajudam a formála criativamente.

Lembramo-nos, agradecidos, de todas as colaboradoras de C.G. JUNG, que nos facilitaram sensivelmente o trabalho editorial deste volume, com sua erudição e seu cuidado. Assim, por exemplo, pudemos dispor do índice em sua base. Depois do afastamento das nossas dedicadas colaboradoras de muitos anos, Marie-Louise Attenhofer e Jost Hoerni, para se dedicarem à conclusão de seus estudos, a elaboração parcial deste índice inusitadamente trabalhoso foi assumido pelo Sr. Dr. Rudolf ten Haaf. Essa exaustiva tarefa foi terminada pela nova colaboradora, Sra. Elisabeth Imboden-Stahel, que merece nossos melhores agradecimentos.

A fim de corresponder a inúmeros pedidos e conquanto seu sentido não seja esclarecido no contexto, traduzimos para o alemão todas as passagens do texto em língua estrangeira ainda não traduzidas no original. Essas traduções foram acrescentadas diretamente no lugar, ou por meio de nota de rodapé entre colchetes [] (este sinal aliás é utilizado toda vez que as observações forem do Editor).

Outono de 1971

Os editores

#### Prefácio

NTO PRESENTE VOLUME V dos Ensaios Psicológicos imprimiram-se dois trabalhos importantes, que faziam parte de conferências pronunciadas nas reuniões Eranos. As palestras foram publicadas pela primeira vez no "Anuário Eranos" 1935 e 1936. O volume da atual edição foi praticamente duplicado por exposições suplementares e por uma documentação mais completa. Além disso, o texto foi aprimorado sob diversos aspectos e em parte reorganizado. A apresentação, enriquecida com material ilustrativo complementar. também é nova. O grande número de ilustrações acrescidas ao texto justifica-se pelo fato de as imagens simbólicas pertencerem, por assim dizer, à constituição espiritual alquímica. Aquilo que não se podia exprimir ou se exprimia apenas imperfeitamente através da palavra escrita, o alquimista traduziu em suas imagens, cuia linguagem, apesar de extravagante, era muitas vezes mais inteligível do que seus conceitos filosoficos insuficientes. Entre essas imagens e as que são criadas espontaneamente por pacientes em tratamento psíquico, existe para o conhecedor uma óbvia relação formal e de conteúdo, na qual, no entanto, não pretendo me deter expressis verbis no decorrer da minha exposição.

Quero expressar meu especial agradecimento à Sra. Dr. phil. M.-L. von Franz, pela ajuda filológica na tradução dos controvertidos textos de ZÓZIMO, em parte deteriorados e de difícil interpretação. À Sra. cand. phil. R. Schärf agradeço a pesquisa sobre a lenda de Og e do Unicórnio na literatura talmúdica. Pela elaboração do índice, agradeço à Sra. Dr. phil. L. Frey, e à Sra. O. Fröbe-Kapteyn pela coleta das fotocópias que lhe havia pedido, de numerosas imagens alquímicas. Quero expressar igualmente meus melhores agradecimentos à Sra. Dr. phil. J. Jacobi pela seleção e organização do material ilustrativo, como também por ter-se encarregado da impressão.

Küsnacht, Janeiro de 1943

C.G. JUNG

### Prefácio à segunda edição

MOTIVO de grande alegria que um livro, que tantas exigências faz ao leitor, possa ser editado pela segunda vez em poucos anos. Isso me leva a concluir, com muita satisfação, que este trabalho encontrou um público numeroso e receptivo.

A segunda edição é publicada sem alterações, apenas com algumas correções e complementações. Devo um especial agradecimento à Sra. L. Hurwitz-Eisner pela minuciosa revisão do texto e do índice.

Julho de 1951

C.G. JUNG



Fig. 1. O Criador como Senhor do universo tripartido ou quadripartido (quatro elementos). A água e o fogo constituem a contrapartida do céu.

Liber patris sapientíae in: Theatrum chemicum Britannicum (1653)

## I

# INTRODUÇÃO À PROBLEMÁTICA DA PSICOLOGIA RELIGIOSA DA ALQUIMIA

Calamum quassatum non conteret et linum fumigans non extinguet (Is 42,3)

(Ele não quebrará o caniço rachado e não apagará a mecha fumegante.)



Fig. 2. O par ajoelhado de alquimistas junto ao forno do opus (obra), invocando a bênção de Deus.

Mutus liber (1702)

QUEM já estiver familiarizado com a psicologia dos complexos não terá necessidade alguma destas observações à guisa de introdução às investigações aqui apresentadas. Creio, no entanto, que o leitor leigo e despreparado precisa deste esclarecimento inicial. O conceito de processo de individuação, por um lado, e a alquimia, por outro, parecem muito distantes entre si e é quase impossível para a imaginação conceber uma ponte que os ligue. A este tipo de leitor devo os esclarecimentos que se seguem, mesmo porque, no momento em que minhas conferências foram publicadas, constatei uma certa perplexidade por parte de meus críticos.

O que tenho a dizer acerca da natureza da alma está baseado em primeiro lugar em observações feitas sobre o homem. Os argumentos contra tais observações levantavam o problema de que elas se referiam a experiências quase inacessíveis e até então desco-

2

nhecidas. É um fato curioso constatar a freqüência com que todos, até os menos aptos, acham que sabem tudo sobre psicologia, como se a psique fosse um domínio acessível ao conhecimento geral. No entanto, todo verdadeiro conhecedor da alma humana concordará comigo, se eu disser que ela pertence às regiões mais obscuras e misteriosas da nossa experiência. Nunca se sabe o bastante neste domínio. Na minha atividade prática, não passa um só dia sem que eu me defronte com algo de novo e inesperado. É verdade que as minhas experiências não fazem parte das banalidades da vida cotidiana, mas elas estão ao alcance de todos os psicoterapeutas que se ocupam deste campo particular. Acho pois impertinente a acusação que me fazem no tocante ao caráter desconhecido das experiências por mim comunicadas. Não me sinto responsável pela insuficiência dos leigos em matéria de psicologia.

3

No processo analítico, isto é, no confronto dialético do consciente e do inconsciente constata-se um desenvolvimento, um progresso em direção a uma certa meta ou fim cuia natureza enigmática me ocupou durante anos a fio. Os tratamentos psíquicos podem chegar a um fim em todos os estágios possíveis do desenvolvimento, sem que por isso se tenha o sentimento de ter alcancado uma meta. Certas soluções típicas e temporárias ocorrem: 1. depois que o indivíduo recebeu um bom conselho: 2. depois de uma confissão mais ou menos completa, porém suficiente; 3. depois de haver reconhecido um conteúdo essencial, até então inconsciente, cuja conscientização imprime um novo impulso à sua vida e às suas atividades: 4. depois de libertar-se da psique infantil após um longo trabalho efetuado; 5. depois de conseguir uma nova adaptação racional a condições de vida talvez difíceis ou incomuns: 6. depois do desaparecimento de sintomas dolorosos; 7. depois de uma mudança positiva do destino, tais como: exames, noivado, casamento, divórcio, mudança de profissão, etc.; 8. depois da redescoberta de pertencer a uma crença religiosa, ou de uma conversão; 9. depois de começar a erigir uma filosofia de vida ("filosofia", no antigo sentido da palavra!).

Se bem que a esta enumeração possam ser introduzidas diversas modificações, ela define de um modo geral as principais situações em que o processo analítico ou psicoterapêutico chega a um fim provisório, ou às vezes definitivo. A experiência, porém, mostra que há um número relativamente grande de pacientes para os quais a conclusão aparente do trabalho junto ao médico não significa de modo algum o fim do processo analítico. Pelo contrário, o confronto com o inconsciente continua do mesmo modo que no caso daqueles que não interromperam o trabalho junto ao médico. Ocasio-

nalmente, ao encontrarmos tais pacientes anos depois, não é raro que contem histórias interessantes de suas transformações posteriores ao tratamento. Essas ocorrências fortaleceram inicialmente minha hipótese de que há na alma um processo que tende para um fim. independentemente das condições exteriores; essas mesmas ocorrências libertaram-me da preocupação que eu pudesse ser a causa única de um processo psíquico inautêntico (e. portanto. contrário à natureza). Esse receio não era descabido, uma vez que certos pacientes não são levados ao desfecho do trabalho analítico por nenhum dos argumentos mencionados nas nove categorias nem mesmo por uma conversão religiosa - e nem pela mais espetacular liberação dos sintomas neuróticos. Foram precisamente casos desta natureza que me convenceram de que o tratamento das neuroses se abre para um problema bem mais amplo, além do campo exclusivamente médico e diante do qual a ciência médica é de todo insatisfatória.

Lembrando os primórdios da análise, há cerca de cinquenta anos, com suas concepções pseudobiológicas e sua depreciação do processo de desenvolvimento anímico, podemos constatar que ainda hoje se considera a persistência no trabalho analítico como "fuga à vida", "transferência não resolvida", "auto-erotismo", etc. No entanto, como todas as coisas comportam dois pontos de vista, uma apreciação negativa desse "ficar pendente" no sentido da vida só seria legítima se fosse provado que nada de positivo subjaz a ele. A impaciência do médico, aliás muito compreensível, nada prova por si mesma. E é preciso não esquecer que foi através da paciência indizível dos pesquisadores que a nova ciência conseguiu erigir um conhecimento mais profundo da natureza da alma; certos resultados terapêuticos inesperados foram obtidos graças à perseverança abnegada do médico. As opiniões negativas e injustificadas são levianas e às vezes também perniciosas, não passando de um disfarce da ignorância, ou melhor, sendo uma tentativa de esquivar-se à responsabilidade e ao confronto incondicional. O trabalho analítico conduzirá mais cedo ou mais tarde ao confronto inevitável entre o eu e o tu, e o tu e o eu, muito além de qualquer pretexto humano; assim pois é provável e mesmo necessário que tanto o paciente quanto o médico sintam o problema na própria pele. Ninguém mexe com fogo ou veneno sem ser atingido em algum ponto vulnerável; assim, o verdadeiro médico não é aquele que fica ao lado, mas sim dentro do processo.

Tanto para o médico, como para o paciente, o "ficar pendente", ou a dependência pode tornar-se algo indesejável, incompreensível e até mesmo insuportável, sem que isso signifique algo de negativo

19

para a vida. Pelo contrário, pode até ser uma dependência (um "ficar pendente") de caráter positivo: se por um lado parece um obstáculo aparentemente insuperável, por outro, representa uma situação única, exigindo um esforco máximo que compromete o homem total. Podemos então dizer que de fato, enquanto o paciente estiver firme e inconscientemente à procura da solução de um problema insolúvel. a arte ou a técnica do médico consiste em fazer o possível para ajudá-lo nessa busca. "Ars totum requirit hominem!" (a Arte requer o homem inteiro!), exclama um velho alquimista. Justamente é este "homo totus" que se procura. O esforco do médico, bem como a busca do paciente, perseguem esse "homem total" oculto e aindanão manifesto, que é também o homem mais amplo e futuro. No entanto, o caminho correto que leva à totalidade é infelizmente feito de desvios e extravios do destino. Trata-se da "longissima via", que não é uma reta, mas uma linha que serpenteja, unindo os opostos à maneira do caduceu, senda cujos meandros labirínticos não nos poupam do terror. Nesta via ocorrem as experiências que se consideram de "difícil acesso". Poderíamos dizer que elas são inacessíveis por serem dispendiosas, uma vez que exigem de nós o que mais tememos, isto é, a totalidade. Aliás, falamos constantemente sobre ela - sua teorização é interminável -, mas a evitamos na vida real. Prefere-se geralmente cultivar a "psicologia de compartimentos", onde uma gaveta nada sabe do que a outra contém.

Recejo que a responsabilidade por este estado de coisas não deva ser apenas atribuída à inconsciência e impotência do indivíduo, mas também à educação anímica geral do homem europeu. Esta não depende só da competência das religiões dominantes, mas também deriva da natureza delas; somente as religiões ultrapassam os sistemas racionalistas, referindo-se tanto ao homem exterior quanto ao homem interior. Podemos acusar o cristianismo de retrógrado a fim de desculpar nossas próprias falhas. Não pretendo, porém, cometer o erro de atribuir à religião algo que em primeiro lugar é devido à incompetência humana. Assim pois não me refiro a uma compreensão melhor e mais profunda do cristianismo, mas a uma superficialidade e a um equívoco evidentes para todos nós. A exigência da "imitatio Christi", isto é, a exigência de seguir seu modelo. tornando-nos semelhantes a ele, deveria conduzir o homem interior ao seu pleno desenvolvimento e exaltação. Mas o fiel, de mentalidade superficial e formalística, transforma esse modelo num objeto externo de culto; a veneração desse objeto o impede de atingir as

É digno de nota que, numa obra sobre homilética, um teólogo protestante tenha a coragem de exigir a integridade ética do pregador – e isto, invocando a minha psicología (HÄNDLER, Die Predigt).

profundezas da alma, a fim de transformá-la naquela totalidade que corresponde ao modelo. Dessa forma, o mediador divino permanece do lado de fora, como uma imagem, enquanto o homem continua fragmentário, intocado em sua natureza mais profunda. Pois bem. Cristo pode ser imitado até o ponto extremo da estigmatização, sem que seu imitador chegue nem de longe ao modelo e seu significado. Não se trata de uma simples imitação, que não transforma o homem, representando assim um mero artifício. Pelo contrário, trata-se de realizar o modelo segundo os meios próprios de cada um - Deo concedente - na esfera da vida individual. Em todo o caso, não esquecamos que uma imitação inautêntica supõe às vezes um tremendo esforço moral; neste caso, apesar da meta não ser atingida, há o mérito da entrega total a um valor supremo, embora este permaneca externo. Não é impossível que pelo mérito do esforço total a pessoa possa ter o pressentimento de sua totalidade, mediante o sentimento da graça, peculiar a este tipo de vivência.

8

Q

A concepção inadequada da "imitatio Christi" apenas exterior é reforçada pelo preconceito europeu que distingue a atitude ocidental da oriental. O homem ocidental sucumbe ao feitico das "dez mil coisas": distingue o particular, uma vez que está preso ao eu e ao objeto, permanecendo insconsciente no que diz respeito às raízes profundas de todo o ser. Inversamente, o homem oriental vivencia o mundo das coisas particulares e o seu próprio eu como um sonho. pelo fato de seu ser encontrar-se enraizado no fundamento originário; este o atrai de forma tão poderosa que relativiza sua relação com o mundo, de um modo muitas vezes incompreensível para nós. A atitude ocidental - que dá ênfase ao objeto - tende a relegar o "modelo" de Cristo a seu aspecto obietal, roubando-lhe a misteriosa relação com o homem interior. Este preconceito faz com que, por exemplo, os exegetas protestantes interpretem ἐντὸς ὑμῶν (referindo-se ao reino de Deus), como "entre vós" e não "dentro de vós". Nada pretendo dizer sobre a validade da atitude ocidental, já que estamos mais do que persuadidos de sua problematicidade. Se nos confrontarmos, porém, com o homem oriental - o que é tarefa do psicólogo – tal confronto suscita dúvidas difíceis de serem resolvidas. Quem tiver a pretensão de resolver essa questão cometerá uma violência, pois mesmo sem saber estará se arrogando a ser um "arbiter mundi". No que me concerne, prefiro o dom precioso da dúvida, uma vez que esta não lesa a virgindade dos fenômenos incomensuráveis.

Cristo, enquanto modelo, carregou os pecados do mundo. Ora, quando o modelo permanece totalmente exterior, o mesmo se dá com os pecados do indivíduo, o qual se torna mais fragmentário do

que nunca; o equívoco superficial em que incorre lhe abre o camínho fácil de jogar literalmente sobre Cristo seus pecados, a fun de escapar a uma responsabilidade mais profunda, e isto contradiz o espírito do cristianismo. Esse formalismo e afrouxamento foram a causa da Reforma, mas são também inerentes ao protestantismo. No caso do valor supremo (Cristo) e o major desvalor (o pecado) permanecerem do lado de fora, a alma ficará esvaziada: faltar-lhe-á o mais baixo e o mais alto. A atitude oriental (principalmente a hindu) representa o contrário dessa atitude: o mais alto e o mais baixo estão dentro do sujeito (transcendental). Por este motivo o significado do "atman". do si-mesmo, é elevado além de todos os limites. No homem ocidental, no entanto, o valor do si-mesmo desce até o grau 0. Isto explica a desvalorização generalizada da alma no Ocidente. Quem quer que fale de realidade da alma será censurado por seu "psicologismo" e quando se fala em psicologia é neste tom: "é apenas psicológico..." A idéia de que há fatores psíquicos equivalentes a figuras divinas determina a desvalorização destas últimas. É quase uma blasfêmia pensar que uma vivência religiosa possa ser um processo psíquico; é então introduzido o argumento de que tal vivência "não é apenas psicológica". O psíquico é só natureza - e por isso se pensa comumente que nada de religioso pode provir dele. Tais críticos não hesitam, no entanto, em fazer todas as religiões derivarem da natureza da alma, excetuando a que professam. Julgo significativo o fato de que duas resenhas teológicas de meu livro Psicologia e Religião - uma católica e outra protestante - silenciaram deliberadamente minha demonstração da origem psíquica dos fenômenos religiosos.

Em face disto dever-se-ia perguntar: donde procede toda essa informação acerca da alma, que permite dizer: "apenas anímico"? Pois é assim que fala e pensa o homem ocidental cuja alma, pelo visto, "de nada vale". Se tivesse valor, falar-se-ia dela com mais respeito. Como não é este o caso, conclui-se que não se dá nenhum valor a ela. Isto não ocorre sempre e necessariamente em toda parte, mas só quando não se põe nada dentro da alma, "deixando Deus do lado de fora". (Um pouco mais de Meister Eckhart não faria mal a ninguém!)

10

11

Uma projeção exclusivamente religiosa pode privar a alma de seus valores, torná-la incapaz de prosseguir em seu desenvolvimento, por inanição, retendo-a num estado inconsciente. Ela pode também cair vítima da ilusão de que a causa de todo o mal provém de fora, sem que lhe ocorra indagar como e em que medida ela mesma contribui para isso. A alma parece assim tão insignificante a ponto de ser considerada incapaz do mal e muito menos do bem.

Entretanto, se a alma não desempenha papel algum, a vida religiosa se congela em pura exterioridade e formalismo. Como quer que imaginemos a relação entre Deus e a alma, uma coisa é certa: é impossível considerar a alma como "nada mais do que". Pelo contrário, ela possui a dignidade de um ser que tem o dom da relação consciente com a divindade. Mesmo que se tratasse apenas da relação de uma gota de água com o mar, este último deixaria de existir sem a pluralidade das gotas. A afirmação dogmática da imortalidade da alma a eleva acima da mortalidade do homem corporal, fazendo-a partícipe de uma qualidade sobrenatural. Deste modo, ela ultrapassa muito em significado ao homem mortal consciente, e portanto seria vedado ao cristão considerar a alma como um "nada mais do que". Assim como o olho corresponde ao sol, a alma corresponde a Deus. E pelo fato de nossa consciência não ser capaz de apreender a alma, é ridículo falar acerca da mesma em tom condescendente ou depreciativo. O próprio cristão que tem fé não conhece os caminhos secretos de Deus, e deve permitir que este decida se quer agir sobre ele a partir de fora, ou internamente. através da alma. O fiel não pode contestar o fato de que há "somnia a Deo missa" (sonhos envíados por Deus) e iluminações da alma impossíveis de serem remetidas a causas externas. Seria uma blasfêmia afirmar que Deus pode manifestar-se em toda a parte. menos na alma humana. Ora, a intimidade da relação entre Deus e a alma exclui de antemão toda e qualquer depreciação desta última. Seria talvez excessivo falar de uma relação de parentesco; mas, de qualquer modo, deve haver na alma uma possibilidade de relação. isto é, forçosamente ela deve ter em si algo que corresponda ao ser de Deus, pois de outra forma jamais se estabeleceria uma conexão entre ambos. 4 Esta correspondência, formulada psicologicamente, é o arauétipo da imagem de Deus.

Todo arquétipo é capaz de uma diferenciação e de um desenvolvimento infinitos. Daí o fato de poder ser mais ou menos desenvolvido. Numa forma exterior de religião, em que toda ênfase repousa na figura externa (tratando-se, neste caso, de uma projeção mais ou menos completa), o arquétipo é idêntico às representações externas,

<sup>2.</sup> O dogma do homem à imagem e semelhança de Deus também tem a maior importância na avaliação do fator humano - sem falar da encarnação de Deus.

<sup>3.</sup> O fato de o diabo também poder possuir a alma não reduz a importância da mesma.

<sup>4.</sup> Por esta razão é totalmente impensável, do ponto de vista psicológico, que Deus seja apenas o "totalmente outro"; pois o "totalmente outro" não pode ser o íntimo mais íntimo da alma — e Deus o é. As únicas afirmações psicologicamente corretas acerca da imagem de Deus são os paradoxos ou as antonomias.

mas permanece inconsciente enquanto fator anímico. Quando um conteúdo inconsciente é quase totalmente substituído por uma imagem projetada, isso determina sua exclusão de qualquer influência e participação no tocante à consciência. Sua própria vida é com isto profundamente prejudicada uma vez que é impedido de exercer sua função natural de formação da consciência; mais ainda. ele permanece inalterado em sua forma originária, pois no inconsciente nada se transforma. A partir de um certo ponto, o conteúdo inconsciente pode apresentar até mesmo uma tendência à regressão. a níveis mais profundos e arcaicos. Pode acontecer que um cristão. mesmo acreditando em todas as imagens sagradas, permanecaindiferenciado e imutável no mais íntimo de sua alma, porque seu Deus se encontra completamente "fora" e não é vivenciado em sua alma. Seus motivos e interesses decisivos e determinantes bem como seus impulsos não provêm da esfera do cristianismo, mas de uma alma inconsciente e indiferenciada que é, como sempre, paga e arcaica. Não só a vida individual, mas a soma das vidas individuais que constituem um povo, provam a verdade desta afirmação. Os grandes acontecimentos do mundo, planejados e realizados pelo homem, não são inspirados pelo cristianismo, mas por um paganismo indisfarcavel. Tal fato se origina de uma alma que permaneceu arcaica, não tendo sido nem de longe tocada pelo cristianismo. Como a Igreja supõe, com razão, o "semel credidisse" (ter acreditado alguma vez) deixa alguns vestígios; entretanto, nada transparece deles nos principais fatos em curso. A cultura cristã mostrou-se assustadoramente vazia: nada mais do que um verniz externo. porquanto o homem interior permaneceu intocado, alheio à transformação. Sua alma não corresponde às crenças exteriores. O Cristo em sua alma não acompanhou o desenvolvimento exterior. Sim, exteriormente tudo aí está, na imagem e na palavra, na Igreja e na Bíblia, mas o mesmo não se dá, dentro. No interior, reinam os deuses arcaicos, como nunca; ou melhor, a correspondência entre a imagem interna e externa de Deus não se desenvolveu por carência de cultura anímica, ficando retida no paganismo. A educação cristã fez o humanamente possível, mas não bastou. Poucos experimentaram a imagem divina como a qualidade mais íntima da própria alma. Apenas travaram conhecimento com um Cristo exterior, e nunca a partir do íntimo de sua alma; este é o motivo pelo qual dentro dela reina ainda o mais obscuro paganismo. E é o paganismo que inunda a chamada cultura cristã, ora com indisfarcável clareza, ora sob um disfarce gasto que não convence a ninguém.

Com os meios utilizados até hoje foi impossível cristianizar a alma, a fim de que as exigências mais elementares da ética cristã

tivessem alguma influência substancial sobre os principais reclamos do europeu cristão. É verdade que os missionários cristãos pregam o Evangelho aos pobres pagãos nus, mas os pagãos interiores que povoam a Europa ainda não ouviram essa mensagem. A cristandade deverá recomeçar necessariamente do início se quiser cumprir sua elevada tarefa educativa. Enquanto a religião restringir-se à fé e à forma exterior, e a função religiosa não for uma experiência da própria alma, nada de essencial poderá ocorrer. Compreendamos ainda que o "Mysterium Magnum" não é apenas algo de existente por si mesmo, mas também algo que se enraíza principalmente na alma humana. Quem não sabe isto por experiência própria pode ser um doutor em teologia, mas nada conhece de religião e ainda menos de educação humana.

14

Todavia, quando demonstro que a alma possui uma função religiosa natural<sup>5</sup>, e quando reafirmo que a tarefa mais nobre de toda a educação (do adulto) é a de transpor para a consciência o arquétipo da imagem de Deus, suas irradiações e efeitos, são justamente os teólogos que me atacam e me acusam de "psicologismo". Se os valores supremos não estivessem depositados na alma, tal como mostra a experiência, sem eliminar o αντίμιμον πνεύμα (o espírito da contrafação, que também nela está presente), a psicologia não me interessaria absolutamente, pois nesse caso a alma não passaria de um miserável vapor. Sei, porém, através de centenas de experiências, que não é este o caso. Ela contém e corresponde a tudo quanto o dogma formulou a seu respeito e mais ainda, aquilo que torna a alma capaz de ser um olho destinado a contemplar a luz. Isto requer, de sua parte, uma extensão ilimitada e uma profundidade insondável. Já fui acusado de "deificar a alma". Isto é falso, não fui eu, mas o próprio Deus quem a deificou! Não fui eu que atribuí uma função religiosa à alma; simplesmente apresentei os fatos que provam ser a alma "naturaliter religiosa", isto é, dotada de uma função religiosa: função esta que não inventei, nem coloquei arbitrariamente nela, mas que ela produz por si mesma, sem ser influenciada por qualquer idéia ou sugestão. Numa trágica cegueira, esses teólogos ignoram que não se trata de provar a existência da luz, e sim de que há cegos incapazes de saber que seus olhos poderiam enxergar. Seria muito mais importante ensinar ao homem a arte de enxergar. É óbvio que a maioria das pessoas é incapaz de estabelecer uma relação entre as imagens sagradas e sua própria alma, isto é, não conseguem perceber a que ponto tais imagens dormitam em seu próprio inconsciente. Para tornar possível esta

<sup>5.</sup> TERTULIANO: "Anima naturaliter christiana" (A alma é naturalmente cristã) [Apologeticus, XVII].

visão interior, é preciso desimpedir o caminho que possibilita essa faculdade de ver. Sinceramente, não posso imaginar como isso seria exequível sem a psicologia, isto é, sem tocar a alma.

15

16

Outro mal-entendido de consequências igualmente sérias consiste em atribuir à psicologia a intenção de ser uma nova doutrina, talvez herética. Quando um cego aprende a enxerger, ninguém espera dele que descubra imediatamente novas verdades com um olhar poderoso de águia. Já é algo promissor que ele veja alguma coisa, podendo compreender até certo ponto o que está vendo. Na psicología, trata-se do ato de ver, e não da construção de novas verdades religiosas, quando as doutrinas existentes ainda não foramreconhecidas e compreendidas. Em matéria de religião é sabido que não se pode entender o que não se experimentou interiormente. Apenas na experiência interior se revela a relação da alma com aquilo que é apresentado e pregado exteriormente, a modo de um parentesco ou correspondência de tipo "sponsus - sponsa". Ao afirmar, como psicólogo, que Deus é um arquétipo, eu me refiro ao tipo impresso na alma; a origem da palavra tipo vem do grego τύπος, que significa batida, algo que imprime. Assim, a própria palavra arquétipo já pressupõe alguma coisa que imprime. A psicologia, enquanto ciência da alma, deve restringir-se ao seu objeto e precaver-se no sentido de não ultrapassar seus limites, fazendo afirmações metafísicas ou não importa que profissão de fé. Se a psicologia pretendesse pressupor um Deus como causa hipotética, estaria reclamando implicitamente a possibilidade de uma prova de Deus. Com isso, extrapolaria seu campo de competência de um modo absolutamente inadmissível. Ciência só pode ser ciência; não há profissões de fé "científicas", nem "contradictiones in adiecto" (contradições nos termos). Ignoramos em última instância de onde se origina o arquétipo, da mesma forma que ignoramos a origem da alma. A competência da psicologia enquanto ciência empírica não vai além da possibilidade de constatar, à base de uma pesquisa comparativa, se o tipo encontrado na alma pode ou não ser designado como uma "imagem de Deus". Desta forma, nada se afirma de positivo ou de negativo acerca de uma possível existência de Deus, do mesmo modo que o arquétipo do "herói" não pressupõe a sua existência.

As minhas pesquisas psicológicas, provando a existência de certos tipos psíquicos, bem como a sua analogia com representações religiosas conhecidas, abrem uma possibilidade de acesso a

<sup>6.</sup> Como aqui se trata da questão do esforço humano, deixo de ado os atos da graça que fogem à alçada humana.

conteúdos suscetíveis de serem experimentados, os quais constituem incontestavelmente e de modo manifesto o fundamento empírico e palpável da experiência religiosa. O homem religioso é livre de aceitar quaisquer explicações metafísicas sobre a origem destas imagens; o mesmo não ocorre com o intelecto, que deve se ater estritamente aos princípios da explicação científica, evitando ultrapassar as possibilidades do conhecimento. Ninguém pode evitar a fé em aceitar como causa primeira Deus, Purusha, Atman ou Tao, eliminando assim a inquietude última do homem. A ciência trabalha com escrúpulo e não pretende tomar o céu de assalto. Se cedesse a uma tal extravagância já teria serrado o galho no qual se assenta.

O fato é que o conhecimento e a experiência da presença de tais imagens interiores abre para a razão e para o sentimento uma vía de acesso àquelas outras imagens que a doutrina religiosa oferece ao homem. A psicologia faz, portanto, o contrário daquilo de que é acusada: ela proporciona possibilidades para um melhor entendimento do que existe, ela abre os olhos para a riqueza de sentido dos dogmas; não destrói mas, pelo contrário, põe novos habitantes numa casa vazia. Posso confirmá-lo através de múltiplas experiências: pessoas dos mais variados credos que apostasíaram ou arrefeceram em sua fé encontraram uma nova via de acesso às suas antigas verdades: entre eles, não eram poucos os católicos. Até mesmo um parsi encontrou o caminho de volta ao templo de fogo zoroastriano, o que prova a objetividade do meu ponto de vista.

17

18

É justamente por essa objetividade que mais críticas recebe minha psicologia: o não optar por esta ou por aquela doutrina religiosa. Sem antecipar minhas convicções subjetivas, proponho a seguinte pergunta: não é compreensível ser também uma opção o fato de não arvorar-se em "arbiter mundi", e renunciar explicitamente a uma tal subjetividade, acreditando-se, por exemplo, que Deus se exprimiu em muitas linguagens e apareceu em múltiplas formas, e que todas essas afirmações são verdadeiras? A objeção apresentada particularmente por parte dos cristãos de que é impossível serem verdadeiras as afirmações mais contraditórias deve tolerar esta interpelação delicada: um é igual a três? Como três pode ser um? De que modo pode uma mãe ser virgem? E assim por diante. Então ainda não se percebeu que todas as afirmações religiosas contêm contradições lógicas e alegações absurdas por princípio, constituindo tal coisa a essência da asserção religiosa? Corroborando este ponto de vista, TERTULIANO confessa: "Et mortuus est Dei filius, prorsus credibile est, quia ineptum est. Et sepultus resurrexit; certum est, quia impossibile est." (E o Filho de Deus morreu, e é isto fidedigno por ser absurdo. E sepulto, ressuscitou; isto é certo porque é impossível.) Se o cristianismo exige fé em tais contradições, não pode condenar, ao que me parece, quem defende alguns paradoxos a mais. Surpreendentemente, o paradoxo pertence ao bem espiritual mais elevado. O significado unívoco é um sinal de fraqueza. Por isso a religião empobrece interiormente quando perde ou reduz seus paradoxos; no entanto, a multiplicação destes últimos a enriquece, pois só o paradoxal é capaz de abranger aproximadamente a plenitude da vída. A univocidade e a não-contradição são unilaterais e portanto não se prestam para exprimir o inalcançável.

Nem todos possuem a forca espiritual de um TERTULIANO, o qual não só suportava o paradoxo, como também o considerava a máxima certeza religiosa. O número excessivo dos espiritualmente fracos torna o paradoxo ameaçador. Enquanto este último permanece oculto como algo natural e portanto inquestionável, sendo um aspecto habitual da vida, não oferece perigo algum. No entanto. se uma mente pouco desenvolvida (que, como sabemos, é sempre a mais segura de si mesma) pretendesse fazer do paradoxo de uma profissão de fé o objeto de suas elucubrações, tão graves quanto impotentes, não demoraria a explodir numa gargalhada sarcástica e iconoclasta, indicando as "inépcias" manifestas do mistério. Desde o Iluminismo francês o desmoronamento foi rápido; quando desperta essa mentalidade mesquinha que não suporta paradoxos não há sermão sobre a terra que a contenha. Surge então uma nova tarefa: erguer pouco a pouco essa mente não desenvolvida a um nível mais alto e multiplicar o número dos que pelo menos conseguem vislumbrar a amplidão de uma verdade paradoxal. Se isto não for possível, o acesso espiritual ao cristianismo pode ser praticamente obstruído. Não se compreende mais o que os paradoxos do dogma pretendiam dizer; quanto mais exteriormente forem concebidos, mais nos escandalizaremos com sua forma irracional até se tornarem relíquias bizarras do passado, totalmente obsoletas. Ouem passar por este processo não pode imaginar a extensão de sua perda espiritual, pois jamais experimentou as imagens sagradas como interiormente suas, isto é, nunca soube do parentesco de tais imagens com sua própria estrutura anímica. Mas a psicologia do inconsciente pode proporcionar-lhe este conhecimento indispensável e sua objetividade científica é do major valor no tocante a isso. Se a psicologia estivesse ligada a alguma confissão religiosa não poderia nem deveria permitir essa liberdade de

<sup>7. [</sup>De carne Christi, V].

movimentos ao inconsciente do indivíduo, que é uma condição prévia e indispensável à produção de arquétipos. O que nos convence é justamente a espontaneidade dos conteúdos arquetípicos, e a intervenção preconceituosa contra ela impede a experiência genuína. Se o teólogo acredita realmente na onipotência de Deus, por um lado, e na validez dos dogmas, por outro, por que não confia então no fato de que Deus pode exprimir-se também pela alma? Por que esse medo da psicologia? Ou então (de modo inteiramente não dogmático) deverá a alma ser considerada como o inferno a partir da qual só os demônios se manifestam? Se fosse esse o caso, tal realidade não seria menos convincente; conforme sabemos, a realidade do mal percebida com horror converteu pelo menos tantas pessoas, quanto a experiência do bem.

20

Os arquétipos do inconsciente são correspondentes aos dogmas religiosos, fato que pode ser demonstrado empiricamente. Na linguagem hermenêutica dos Padres, a Igreja possui um tesouro de analogias com os produtos individuais espontâneos que encontramos na psicologia. Aquilo que o inconsciente expressa não é arbitrário, nem corresponde a uma opinião, mas ocorre pelo fato de ser assim mesmo, como em qualquer ser natural. É óbvio que as expressões do inconsciente são naturais e não formuladas dogmaticamente como as alegorias patrísticas, as quais atraem a totalidade da natureza para a órbita de suas amplificações. Se estas produzem surpreendentes "allegoriae Christi", o mesmo acontece no que se refere à psicologia do inconsciente. A diferença, no entanto, reside no fato de que a alegoria patrística "ad Christum spectat" (se refere a Cristo), ao passo que o arquétipo psíquico é apenas ele mesmo. podendo ser interpretado segundo o tempo, o lugar e o meio. No Ocidente, o arquétipo é preenchido pela imagem dogmática de Cristo; no Oriente, por Purusha, Atman, Hiranyagarbha, Buda, etc. O ponto de vista religioso coloca obviamente a ênfase naquilo que imprime, o impressor, ao passo que a psicologia científica enfatiza o tipo (τύπος), o impresso, o qual é a única coisa que ela pode apreender. O ponto de vista religioso interpreta o tipo como algo decorrente da ação do impressor; o ponto de vista científico o interpreta como símbolo de um conteúdo desconhecido e inapreensível. Uma vez que o tipo é menos definido, mais complexo e multifacetado do que os pressupostos religiosos, a psicologia, com seu material empírico, é obrigada a expressar o tipo mediante uma terminologia que independe de tempo, lugar e meio. Se, por exemplo, o tipo concordasse em todos os detalhes com a figura dogmática de Cristo sem conter algum determinante que a ultrapassasse, teríamos pelo menos de considerar o tipo como uma cópia fiel da

figura dogmática, dando-lhe um nome correspondente. Neste caso, o tipo coincidiria com o Cristo. Empiricamente, isto não ocorre, pois o inconsciente, do mesmo modo que nas alegorias dos Padres da Igreja, produz muitos outros determinantes que não estão contidos de um modo explícito na fórmula dogmática; ou melhor, figuras não-cristãs, como as que acima mencionamos, estão contidas no tipo. Mas nem estas figuras satisfazem a indeterminação do arquétipo. É impensável que qualquer figura determinada possa exprimir a indeterminação arquetípica. Senti-me impelido por isso a dar o nome psicológico de Si-mesmo (Selbst) ao arquétipo correspondente - suficientemente determinado para dar uma idéia da totalidade humana e insuficientemente determinado para exprimir o caráter indescritível e indefinível da totalidade. Estas qualidades paradoxais do conceito correspondem ao fato de que a totalidade consiste, por um lado, do ser humano consciente e, por outro, do homem inconsciente. Não se pode, porém, estabelecer os limites e as determinações deste último. Por isso, na linguagem científica, o termo Si-mesmo não se refere nem a Cristo, nem a Buda, mas à totalidade das formas que representam, e cada uma dessas formas é um símbolo do Si-mesmo. Este modo de expressão é uma necessidade intelectual da psicologia científica e não significa de modo algum um preconceito transcendental. Pelo contrário, como dissemos acima, este ponto de vista objetivo possibilita a alguns de se decidirem por Cristo e a outros, por Buda, etc. Quem se escandalizar com esta objetividade deverá considerar que sem ela não há ciência possível. Assim pois, negando à psicologia o direito à objetividade, estará tentando extinguir extemporaneamente a luz viva da ciência. Mesmo que uma tal tentativa surtisse efeito, seu resultado apenas contribuiria para aumentar a brecha catastrófica que já existe entre a compreensão secular, por um lado, e a Igreja e a religião, por outro.

Não só é compreensível, como também representa uma "raíson d'être" absoluta para uma ciência, poder concentrar-se com relativa exclusividade no seu objeto. Uma vez que o conceito do Si-mesmo é de interesse central para a psicologia, o pensamento desta última caminha obviamente em sentido inverso relativamente à teologia; para a psicologia, as figuras religiosas apontam para o Si-mesmo, enquanto que para a teologia o Si-mesmo aponta para a sua própria representação central, isto é, o Si-mesmo psicológico poderia ser compreendido como uma "allegoria Christi". Esta oposição é irritante, mas infelizmente inevitável, a menos que se negue por completo à psicologia o direito de existir. Prego portanto a tolerância, o que não é difícil para a psicologia uma vez que esta, como ciência, não tem pretensões totalitárias.

23

O "símbolo de Cristo" é da maior importância para a psicologia, porquanto constitui, ao lado da figura de Buda, talvez o símbolo mais desenvolvido e diferenciado do Si-mesmo. Isto pode ser avaliado pela amplitude e pelo conteúdo dos predicados atribuídos ao Cristo, que correspondem à fenomenologia psicológica do Si-mesmo de um modo incomum, apesar de não incluir todos os aspectos deste arquétipo. A extensão incalculável do Si-mesmo pode ser considerada negativa relativamente à determinação de uma figura religiosa. Mas os juízos de valor não constituem de maneira alguma uma tarefa da ciência. O Si-mesmo não só é indefinido, como também comporta paradoxalmente o caráter do definido e até mesmo da unicidade. Provavelmente esta é uma das razões pela qual as religiões que foram fundadas por personalidades históricas se tornaram religiões universais, como no caso do cristianismo, budismo e islamismo. A inclusão de uma personalidade humana, única (especialmente quando ligada à natureza divina indefinível), corresponde ao individual absoluto do Si-mesmo, que liga o único ao eterno e o individual ao mais geral. O Si-mesmo é uma união dos opestos κατ' έξογήν. Isto o distingue essencialmente do símbolo cristão. A androginia de Cristo é a concessão máxima da Igreja à problemática dos opostos. A oposição entre o luminoso e o bom, por um lado, e o escuro e mau, por outro, permaneceu em conflito aberto, uma vez que Cristo representa só o bem e sua contrapartida, o demônio, o mal. Esta oposição é o verdadeiro problema do mundo, que até agora não foi resolvido. O Si-mesmo, de qualquer modo, é o paradoxo absoluto, já que representa a tese, a antítese e a síntese em todos os aspectos. (As provas psicológicas desta afirmação são abundantes. No entanto, não me é possível enumerá-las aqui, in extenso. Remeto o conhecedor desta matéria ao simbolismo da mandala.)

Quando, mediante a exploração do inconsciente, a consciência se aproxima do arquétipo, o indivíduo é confrontado com a contradição abissal da natureza humana, o que lhe proporciona uma experiência imediata da luz e da treva, do Cristo e do demônio. Trata-se aqui, no melhor ou no pior dos casos, de uma possibilidade e não de uma garantia; experiências deste tipo não podem ser induzidas através de meios humanos. Há fatores a serem levados em conta que não estão sob nosso controle. A vivência dos opostos nada tem a ver com a visão intelectual, nem com a empatia. É mais aquilo a que poderíamos chamar de destino. Tal vivência pode provar a uns

a verdade de Cristo, a outros, a de Buda, até à mais extrema evidência.

24

Sem a vivência dos opostos não há experiência da totalidade e portanto também não há acesso interior às formas sagradas. Por essa razão o cristianismo insiste na pecaminosidade e no pecado original. com a intenção óbvia de abrir em cada um, pelo menos a partir de fora, o abismo da contradição do mundo. Este método falha, porém, quando se trata de uma mente mais ou menos desperta, já que não acredita mais nessa doutrina, além de considerá-la absurda. Um tal intelecto, por ser unilateral, fica paralisado diante da "ineptia mysterii" (absurdo do mistério). Na verdade, encontra-se a uma distância infinita das antinomias de Tertuliano; o fato é que não consegue suportar o sofrimento implicado no problema dos opostos. Sabe-se como os exercícios rigorosos e certas prédicas missionárias dos católicos, assim como a educação protestante que sempre fareja o pecado, causam danos psíquicos que não levam ao Reino dos Céus, mas ao consultório médico. Apesar de ser inevitável a visão problemática dos opostos, praticamente poucos a suportam - fato este que não escapou à experiência dos confessores. Uma reação paliativa manifestou-se no "probabilismo moral", que sofre os mais diversos ataques porquanto visa atenuar o efeito esmagador do pecado. 8 O que quer que se pense sobre esse fenômeno, uma coisa é certa: nele, além de outras coisas, está contida uma grande dose de humanidade e de compreensão da fraqueza humana, o que não deixa de compensar a tensão insuportável das antinomias. O psicólogo compreenderá facilmente o grande paradoxo entre a insistência sobre o pecado original, por um lado, e a concessão do probabilismo, por outro, como uma decorrência necessária da problemática cristã dos opostos

8. ZÖCKLER [Probabilismus, p. 67] define da seguinte maneira: "Probabilismo, em geral, é o modo de pensar que se dá por satisfeito com um grau de probabilidade maior ou menor quando se trata de responder questões científicas. O probabilismo moral, o único que importa aqui, consiste no princípio de orientar seus atos de liberdade moral não pela consciência, mas pelo que é dado como provavelmente certo, i.é, pelo que é recomendado por uma doutrina ou uma autoridade qualquer que serve de modelo". O probabilista ESCOBAR († em 1669), p. ex., é de opinião que, se o penitente invocar como fundamento para seu modo de agir um parecer provável, o confessor será obrigado a absolvê-lo, mesmo que não tenha a mesma convicção. À pergunta de quantas vezes na vida somos obrigados a amar a Deus, ESCOBAR responde, citando uma série de autoridades jesuíticas: segundo uns, amar a Deus uma única vez, pouco antes da morte, seria o bastante; segundo outros, uma vez por ano ou uma vez a cada três ou quatro anos. Ele próprio chega à conclusão de que é suficiente amar a Deus uma vez, ao despertar da razão, depois, uma vez a cada cinco anos, e uma última vez na hora da morte. Em sua opinião o grande número de doutrinas morais diferentes é a principal prova da bondade da providência divina, pois isso torna o jugo de Cristo tão leve (op. cit., p. 68). Compare-se também com v. HARNACK, Lehrbuch der Dogmengeschichte III, p. 748s.

acima esboçada. O bem e o mal se encontram tão próximos no Si-mesmo quanto dois gêmeos monovitelinos! A realidade do mal e sua incompatibilidade com o bem provoca uma separação violenta dos opostos, conduzindo inexoravelmente à crucifixão e à suspensão de tudo o que é vivo. Uma vez que a alma é "naturaliter christiana" (cristã por natureza), tal consequência é inevitável, como foi na vida de Jesus: todos nós deveríamos ser "crucificados com Cristo", isto é, suspensos num sofrimento moral equivalente à verdadeira crucifixão. Na prática, isto só é possível até certo ponto, pois se trata de algo tão intolerável e hostil à vida que um ser humano comum apenas pode entrar em tal estado de vez em quando, o menos possível. Como poderia continuar a ser um homem comum dentro de um tal sofrimento? Por isso, uma atitude mais ou menos probabilística em relação ao problema do mal é inevitável. Assim sendo. a verdade do Si-mesmo, isto é, a unidade inimaginável de bem e mal aparece concretamente no seguinte paradoxo: o pecado é o que há de mais difícil e grave, mas não a ponto de ser impossível livrar-se dele numa perspectiva probabilística. Este procedimento não é necessariamente frouxo ou frívolo, mas simplesmente uma necessidade prática da vida. Na confissão ocorre o mesmo que na própria vida; esta se debate para não perecer numa oposição inconciliável. Por outro lado, permanece – nota bene – o conflito "expressis verbis" que corresponde de novo à antinomia do Si-mesmo, o qual é simultaneamente conflito e unidade.

O mundo cristão transformou a antinomia entre o bem e o mal num problema universal, erigindo-a em princípio absoluto através da formulação dogmática dos contrários. O cristão é atirado a este conflito ainda insolúvel como protagonista do bem e como um dos atores no drama do mundo. Esta imitação de Cristo, tomada em seu sentido mais profundo, implica um sofrimento intolerável para a maioria dos homens. Consequentemente, o exemplo crístico só é seguido em parte, ou não é seguido de modo algum e a prática pastoral da Igreja se vê obrigada a "aliviar o jugo de Cristo". Isto significa uma redução considerável da rigidez e severidade do conflito, o que redunda praticamente numa relativização do bem e do mal. O bem equivale à imitação incondicional de Cristo e o mal representa um obstáculo a isso. A fraqueza e a inércia moral do homem são os obstáculos principais à imitação; o probabilismo os encara com uma compreensão prática e corresponde talvez mais às virtudes cristãs da tolerância, da benevolência e do amor ao próximo do que a atitude daqueles que vêem no probabilismo mera frouxidão. Apesar de podermos atribuir ao esforço probabilístico as principais virtudes cristãs, não devemos ignorar o fato de que ele impede o

sofrimento da imitação de Cristo, subtraindo ao conflito do bem e do mal o seu rigor, suavizando-o a proporções toleráveis. Com isto nos aproximamos do arquétipo do Si-mesmo, no qual esta oposição aparece unificada; aliás, como já foi dito, contrariamente ao simbolismo cristão, que deixa o conflito em aberto. Para este último, o mundo é trincado por uma "cisão": a luz combate a noite, e o superior, o inferior. Estas dualidades não são uma unidade, como no arquétipo psíquico. Ainda que o dogma tenha horror à idéia de que "dois" sejam "um", a prática religiosa possibilita, como vimos. a aplicação do símbolo psicológico natural, a saber, do Si-mesmo unificado. Por outro lado, o dogma insiste em que "três" são "um". mas se recusa a reconhecer que os "quatro" sejam "um". Sabe-se que os números impares sempre foram masculinos não só para nós. ocidentais, como também para os chineses; quanto aos números pares, são femininos. Assim, a trindade é uma divindade explicitamente masculina, para a qual a androginia de Cristo e a posição específica e elevação da mãe de Deus não oferecem um equivalente pleno.

26

Com esta constatação que talvez pareça estranha ao leitor, chegamos a um axioma central da alquimia, ou seja, ao aforisma de MARIA PROPHETISSA: "Um torna-se dois, dois torna-se três e do três provém o um que é o quarto". Como o leitor já percebeu pelo título deste livro, ocupa-se ele com o significado psicológico da alquímia e portanto com um problema que, salvo raríssimas exceções, tem escapado à pesquisa científica até o presente. Até há bem pouco tempo, a ciência se ocupava apenas com o aspecto que a alquimia desempenhava na história da química e em pequena medida com seu lado filosófico e histórico-religioso. A importância da alquimia na história do desenvolvimento da química é evidente. Seu significado para a história do espírito humano, no entanto, ainda é tão desconhecido que é quase impossível precisar em poucas palayras em que consiste. Nesta introdução tentei representar a problemática histórico-religiosa e psicológica na qual se insere o tema alquímico. A alquimia constitui como que uma corrente subterrânea em relação ao cristianismo que reina na superfície. A primeira se comporta em relação ao segundo como um sonho em relação à consciência e da mesma forma que o sonho compensa os conflitos do consciente, assim o esforço da alquimia visa preencher as lacunas deixadas pela tensão dos opostos no cristianismo. Isto se exprime de modo impressionante no axioma de MARIA PROPHETIS-SA acima citado, o qual percorre como um leitmotiv mais de dezessete séculos da alquimia. Nesta, os números impares da dogmática cristã são entremeados por números pares que significam

o feminino, a terra, o subterrâneo e até mesmo o próprio mal. Sua personificação é a "serpens mercurii" (serpente mercurial), o dragão que se gera e se destrói a si mesmo e a "prima materia". Esta idéia básica da alquimia remonta ao Tehom, a Tiamat com seu atributo de dragão, e mediante eles, ao mundo originário matriarcal que foi superado, na teomaquia do mito de Marduk, pelo mundo patriarcal e viril. A transformação histórico-universal da consciência para o lado "masculino" é em primeiro lugar compensada pelo inconsciente ctônico-feminino. Em certas religiões pré-cristãs já ocorre uma diferenciação do masculino sob a forma da especificação pai-filho. transformação esta que atinge seu significado máximo no cristianismo. Se o inconsciente fosse apenas complementar, teria acompanhado essa transformação da consciência, ressaltando as figuras de mãe-filha, e o material necessário para isto já se encontrava no mito de Demeter e Perséfone. No entanto, como a alquimia mostra, o inconsciente preferiu o tipo Cibele-Atis, sob a forma da "prima materia" e do "filius macrocosmi", provando com isto não ser ele complementar, mas compensatório. Isto ressalta o fato de o inconsciente não atuar meramente em oposição à consciência, constituindo um parceiro ou adversário que a modifica em major ou menor grau. Não é uma imagem complementar de filha que o tipo do filho chama do inconsciente ctônico, mas um outro filho. Segundo todas as aparências, este fato digno de nota está ligado à incarnação do deus puramente espiritual na natureza humana terrestre, possibilitada pela concepção do Espírito Santo no útero da Beata Virgo. Assim pois o superior espiritual masculino se inclina para o inferior, terrestre, feminino; vindo ao encontro do masculino, a mãe, que precede o mundo do pai, gera então um filho, mediante o instrumento do espírito humano (da "Filosofia") no sentido alquímico: um filho que não é a antítese do Cristo, mas sua contrapartida ctônica; não um homem-deus, mas um ser fabuloso conforme à natureza da mãe primordial. Enquanto a tarefa do filho superior é a da salvação do homem (do microcosmo), a do filho inferior é a de um "salvator macrocosmi".

Eis, de modo abreviado, o drama que se desenrolou na obscuridade da alquimia. É inútil dizer que esses dois filhos jamais se uniram, a não ser talvez no espírito e na vivência mais íntima de poucos alquimistas, especialmente dotados. Mas não é difícil perceber a "finalidade" desse drama: a encarnação de Deus, sob a

<sup>9.</sup> Compare-se com Gn 1,2. O leitor encontrará uma compilação dos temas míticos em LANG, Hat ein Gott die Welt erschaffen? Lamentavelmente a crítica filológica terá muitas reservas a fazer em relação a esse trabalho. No entanto, convém assinalá-lo devido a sua tendência gnóstica.

aparência de uma aproximação do princípio do mundo paterno masculino com o princípio do mundo materno feminino, incitando este último a assimilar o primeiro. Isto foi como que a tentativa de lançar uma ponte para compensar o conflito entre ambos.

28

29

30

31

Não se escandalize o leitor se a minha digressão soa como um mito gnóstico. Movemo-nos aqui no terreno psicológico em que está enraizada a gnose. A mensagem do símbolo cristão é gnose, e a compensação do inconsciente o é ainda mais. O mitologema é a linguagem verdadeiramente originária de tais processos psíquicos e nenhuma formulação intelectual pode alcançar nem mesmo aproximadamente a plenitude e a força de expressão da imagem mítica. Trata-se de imagens originárias cuja melhor expressão é a imagística.

O processo aqui descrito apresenta todos os traços característicos de uma compensação psicológica. Sabe-se que a máscara do inconsciente não é rígida, mas reflete o rosto que voltamos para ele. A hostilidade confere-lhe um aspecto ameaçador, a benevolência suaviza seus traços. Não se trata aqui de um mero reflexo ótico, mas de uma resposta autônoma que revela a natureza independente daquele que responde. Assim pois o "filius philosophorum" não é a mera imagem refletida do filho de Deus numa matéria imprópria; esse filho de Tiamat apresenta os traços da imagem materna originária. Embora séja nitidamente hermafrodita, seu nome é masculino, revelando a tendência ao compromisso do submundo ctônico, rejeitado pelo espírito e identificado com o mal: ele é indiscutivelmente uma concessão ao espiritual e ao masculino, embora carregue o peso da terra e o caráter fabuloso de sua animalidade originária.

Esta resposta do mundo materno mostra não ser intransponível o abismo que o separa do mundo paterno, porquanto o inconsciente contém um germe da unidade de ambos. A essência do consciente é a diferenciação; para ampliar a consciência é preciso separar os opostos uns dos outros, e isto contra naturam. Na natureza, os opostos se buscam — "les extrêmes se touchent" — o mesmo se dando no inconsciente, sobretudo no arquétipo da unidade, no Si-mesmo. Neste último, como na divindade, os opostos são abolidos. Mas com a manifestação do inconsciente começa a cisão, do mesmo modo que na Criação: toda tomada de consciência é um ato criador e desta experiência psicológica derivam os múltiplos símbolos cosmogônicos.

A alquimia trata principalmente do germe da unidade que está oculto no caos de Tiamat e que corresponde à contrapartida da

unidade divina. Como esta, ela tem um caráter trinitário na alquimia de influência cristã, e triádico na alquimia pagã. Segundo outros testemunhos aquele germe corresponde à unidade dos quatro elementos, constituindo uma quaternidade. A grande maioria das descobertas psicológicas modernas alinha-se ao lado deste último ponto de vista. Os raros casos por mim observados que produziam o número três eram caracterizados por uma deficiência sistemática no campo da consciência, ou seja, pela inconsciência da "função inferior". O número três não é uma expressão natural da totalidade. ao passo que o número quatro representa o mínimo dos determinantes de um juízo de totalidade. É preciso ressaltar no entanto que ao lado da nítida tendência para a quaternidade da alquimia (como também do inconsciente), sempre há uma incerteza marcante entre o três e o quatro. Já no axioma de MARIA PROPHETISSA, a quaternidade é encoberta e vaga. Na alquimia, fala-se tanto de quatro como de três "regimina" (processos), de três como de quatro cores. Aliás. sempre há quatro elementos, mas frequentemente três são agrupados e um deles fica numa posição especial: ora é a terra, ora o fogo. O "mercúrio" 10 é sem dúvida "quadratus", mas também uma serpente tricéfala, ou simplesmente uma tri-unidade. Esta insegurança indica que se trata de um caráter duplo, isto é, as representações centrais são tanto quaternárias, quanto ternárias. O psicólogo não pode deixar de mencionar o fato de que a psicologia do inconsciente também conhece uma perplexidade análoga. A função menos diferenciada (inferior) está de tal modo contaminada pelo inconsciente coletivo, que ao se tornar consciente traz consigo entre outros também o arquétipo do Si-mesmo, τὸ εν τέταρτον (o um que nasce com o quarto), como diz MARIA. O quatro significa o feminino, o materno, o físico; o três, o masculino, o paterno, o espiritual. A incerteza entre o quatro e o três significa portanto o mesmo que a hesitação entre o espiritual e o físico: um exemplo marcante de que toda verdade humana é apenas uma penúltima verdade.

Nesta introdução, parti da totalidade do homem como meta à qual conduz em última instância o desenvolvimento anímico, no decurso do processo psicoterapêutico. Esta questão liga-se indissoluvelmente a pressupostos filosóficos e religiosos. Mesmo que o

<sup>10. [</sup>O autor redigiu a seguinte nota para a edição inglesa (1953): "Nas obras alquímicas o significado da palavra "Mercurius" é dos mais variados; não designa apenas o elemento químico mercúrio (Hg), Mercurius (Hermes) o Deus, e Mercúrio o planeta, mas também – e antes de mais nada – a secreta "substância transformadora" que é ao mesmo tempo o "espírito" inerente a todas as criaturas vivas. Estas diversas conotações aparecerão com maior clareza no decorrer do livro".]

paciente se julgue isento de preconceitos neste aspecto, o que é um caso frequente, os pressupostos de seu modo de vida, seus pensamentos, sua moral, sua linguagem, são historicamente condicionados até os mínimos detalhes; muitas vezes este fato permanece inconsciente, por falta de cultura ou de autocrítica. A análise de sua situação, porém, conduz mais cedo ou mais tarde a um esclarecimento de seus pressupostos espirituais, ultrapassando de longe os determinantes pessoais e trazendo à baila a problemática que tentei esbocar nas páginas precedentes. Esta fase do processo é caracterizada pela produção de símbolos de unidade, das "mandalas", que aparecem quer nos sonhos quer no estado de vigília, sob a forma de impressões visuais, e que representam, não raro, uma nítida compensação das contradições e conflitos da situação consciente. Talvez não seria correto afirmar que a responsabilidade desta situação se deva a uma "fenda" (PRZYWARA) aberta na ordem cristã do mundo, na medida em que é fácil provar que o simbolismo cristão cura essa ferida ou pelo menos se esforça por fazê-lo. Sem dúvida, seria mais acertado interpretar o fato do conflito permanecer aberto como um sintoma da situação psíquica do homem ocidental e de lastimar sua incapacidade de assimilar toda a amplitude do símbolo cristão. Como médico, não posso fazer exigência alguma ao paciente no tocante a esse ponto; além disso, faltam-me os meios da graça da Igreja. Confronto-me portanto com a tarefa de enveredar pelo único caminho possível para mim, isto é, o da conscientização das imagens arquetípicas, que de modo algum correspondem às representações dogmáticas. Por isso devo deixar que o paciente decida de acordo com seus pressupostos, com sua maturidade espiritual, cultura. origem, e seu temperamento, na medida em que isso for possível sem sérios conflitos. Minha tarefa como médico é ajudar o paciente a tornar-se apto para a vida. Não posso ter a presunção de julgar suas decisões últimas, pois sei por experiência que toda coerção. desde a mais sutil sugestão ou conselho a quaisquer outros métodos de persuasão, apenas produzem, em última análise, um obstáculo à vivência suprema e decisiva, isto é, o estar a sós com o Si-mesmo. com a obietividade da alma ou como quer que a chamemos. O paciente deve estar a sós para descobrir o que o suporta quando ele não está mais em condições de se suportar a si mesmo. Somente essa experiência dar-lhe-á um alicerce indestrutível.

Eu confiaria ao teólogo de bom grado essa tarefa, que realmente não é fácil, se muitos de meus pacientes não viessem justamente do teólogo. Eles poderiam ter permanecido na comunidade eclesial mas

<sup>11.</sup> PRZYWARA, Deus semper maior I, p. 71s.

o fato é que tombaram da grande árvore como folhas secas e se vincularam então ao tratamento. Algo neles se agarra muitas vezes com a força do desespero, como se eles ou algo neles estivesse na iminência de precipitar-se no nada, caso se soltassem. Procuram um chão firme em que se apoiar. Como nenhum apoio externo é adequado devem encontrá-lo em si mesmos. Do ponto de vista da razão, isto parece o que há de mais inverossímil, não o sendo entretanto do ponto de vista do inconsciente. O arquétipo da "origem humilde do Salvador" é um testemunho deste fato.

O caminho para a meta a princípio é caótico e imprevisível, e só aos poucos vão se multiplicando os sinais de uma direção a seguir. O caminho não segue a linha reta, mas é aparentemente cíclico. Um conhecimento mais exato o define como uma espiral: os temas do sonho sempre reaparecem depois de determinados intervalos, sob certas formas que designam à sua maneira o centro. Trata-se de um ponto central ou de uma disposição centrada que em certos casos surge a partir dos primeiros sonhos. Os sonhos, enquanto manifestações dos processos inconscientes, traçam um movimento de rotação ou de circumambulação em torno do centro, dele se aproximando mediante amplificações cada vez mais nítidas e vastas. Devido à diversidade do material simbólico é difícil a princípio reconhecer qualquer tipo de ordem. De fato, nada permite pressupor que as séries de sonhos estejam sujeitas a um princípio ordenador. À uma observação mais acurada, porém, o processo de desenvolvimento revela-se cíclico ou em espiral. Poderíamos estabelecer um paralelo entre esses processos em espiral e o processo de crescimento das plantas; o tema vegetal (árvore, flor, etc.) também retorna frequentemente nesses sonhos e fantasias, ou em desenhos espontâneos. 12 Na alquimia, a árvore é o símbolo da filosofia her-

O primeiro dos estudos que se seguem trata de uma série de sonhos, cujos conteúdos versam sobre numerosos símbolos do centro, ou melhor, da meta. O desenvolvimento desses símbolos equivale mais ou menos ao processo da cura. O centro, isto é, a meta, tem portanto um sentido de salvação, na acepção própria desta palavra. A justificativa de uma tal terminologia decorre dos próprios sonhos que contêm muitas referências ao tema dos fenômenos religiosos. Alguns deles figuram em meu livro Psicologia e Religião. Parece-me claro que tais processos implicam os arquétipos formadores de religiões. Qualquer que seja a natureza da religião, não resta a menor dúvida de que seu aspecto psíquico, empiricamente

<sup>12.</sup> Ver as ilustrações em WILHELM e JUNG, O Segredo da Flor de Ouro.

constatável, reside nessas manifestações do inconsciente. Insistimos talvez demais na questão, no fundo estéril, de saber se as afirmações da fé são verdadeiras ou não. Abstraindo o fato de que é impossível provar ou refutar a verdade de uma afirmação metafísica, a simples existência da afirmação já constitui uma realidade evidente por si mesma, não necessitando de outra prova. Além disso, se a este fato se acrescentar o "consensus gentium", a validade da afirmação fica comprovada, dentro dessa medida. A única coisa que podemos compreender neste contexto é o fenômeno psíquico, que nada tem a ver com a categoria da exatidão ou da verdade objetiva. É impossível "esgotar" um fenômeno através de uma avaliação racional e na vida religiosa lidamos com fenômenos e fatos, e não com hipóteses a serem discutidas.

36

No processo do tratamento psíquico, a relação dialética conduz logicamente ao confronto do paciente com sua sombra, essa metade obscura da alma da qual nos livramos invariavelmente através de projeções, ora carregando o próximo – num sentido mais ou menos lato – de todos os vícios que são nossos, ora transferindo os próprios pecados para um mediador divino através da "contritio" ou da "attritio" mais amena. 13 Sabemos sem dúvida que sem pecado não há arrependimento e sem arrependimento não há graça redentora: sabemos também que sem "peccatum originale", o ato de redenção do mundo jamais-teria ocorrido. Omitimos porém cuidadosamente uma indagação que deveríamos fazer por boas razões; acaso representa o poder do mal uma vontade especial de Deus? Se como psicoterapeutas lidarmos com as pessoas que se confrontam com sua sombra mais negra, sentir-nos-emos frequentemente compelidos a admitir esse ponto de vista. 14 Em todo caso, o médico não pode outorgar-se o direito de apontar as tábuas da Lei num gesto leviano de superioridade moral, dizendo: "Não deves". Deverá julgar objetivamente e ponderar acerca das possibilidades, pois sabe menos

<sup>13.</sup> Contritio é "arrependimento perfeito". Attritio é "arrependimento imperfeito" ("contritio imperfecta" à qual também pertence a "contritio naturalis"). A primeira considera o pecado como oposição ao Bem Supremo; a última o rejeita por sua maldade e feiúra e também por medo do castigo.

<sup>14.</sup> Diante do destino trágico, conseqüência inevitável da totalidade, é perfeitamente natural que se recorra a uma terminologia religiosa como sendo a única adequada no caso. A "fatalidade do meu destino" significa uma vontade demoníaca a determinar justamente esse destino, uma vontade não necessariamente coincidente com a minha (a vontade do eu). Mas quando esta vontade se opõe ao eu, não se pode deixar de ver nisso um "poder", i.é, algo de divino ou infernal. A aceitação do destino vai chamar a isso vontade de Deus; a luta sem esperança e desgastante contra a determinação do destino tenderá a ver nisso o diabo. De qualquer maneira, esta terminologia, além de ser universalmente compreensível, é plena de significado.

por sua educação e formação religiosas do que por intuição e experiência, que existe algo como uma "felix culpa". Ele sabe que se pode perder não só sua felicidade, como também sua culpa decisiva. sem a qual o homem não atingirá sua totalidade. Esta última representa um carisma que não se produz por astúcia ou habilidade: só podemos crescer em direção a ela, suportando o que o seu crescimento acarreta. É sem dúvida desesperador o fato de que a humanidade não seja homogênea, mas composta de indivíduos cuja constituição espiritual se espraia num intervalo de pelo menos dez mil anos. Por conseguinte, não há verdade alguma que não seja salvação para alguns e extravio para outros. Todo universalismo está fincado neste dilema assustador. Mencionei antes o probabilismo iesuíta que descreve perfeitamente a tremenda tarefa da catolicidade eclesial. Pessoas muito bem intencionadas escandalizaram-se com essa posição, mas no confronto imediato com a realidade da vida muitas perderam a indignação ou a vontade de rir. O médico também deve discernir, ponderar, não a favor ou contra a Igreja, mas a favor ou contra a vida e a saúde. No papel, o código moral parece claro e suficientemente límpido, mas o mesmo documento escrito nas "tábuas de carne do coração" não raro significa um triste farrapo, e em particular nas almas dos que falam mais alto. Ainda que se proclame por toda parte que "o mal é mau e que não deve haver hesitação em condená-lo", na vida individual o mal é justamente o mais problemático, exigindo profunda reflexão. A pergunta que merece a nossa maior atenção pode ser assim formulada: "Quem é que age?" - A resposta a essa pergunta decidirá em última análise acerca do valor da ação. Para a sociedade, de fato, o mais importante é aquilo que se faz, por ser algo de imediatamente visível. Mas a longo prazo, no entanto, até a ação justa poderá ter um efeito calamitoso em mãos erradas. Quem vê longe não se ofuscará nem com a ação certa do homem errado, nem com a ação errada do homem certo. O psicoterapeuta deve portanto dirigir sua atenção não sobre aquilo que se faz, mas sobre o como se faz a ação, pois é isso que inclui todo o ser daquele que age. O mal deve ser considerado tanto quanto o bem. pois bem e mal são afinal de contas prolongamentos e abstrações ideais da ação, e ambos pertencem ao claro-escuro da vida. Ora, em última análise, não há bem que não possa produzir o mal, nem mal que não possa produzir o bem.

O confronto com a metade obscura da personalidade, com a "sombra", produz-se por si só em toda terapia mais ou menos profunda. Este problema é tão importante quanto o do pecado na Igreja. O conflito aberto é inevitável e doloroso. Já me perguntaram muitas vezes: "Como o senhor lida com isso?" – Eu não faço nada,

não posso fazer absolutamente nada. Só posso esperar, com uma certa confiança em Deus, até que o conflito suportado com paciência e coragem produza a solução destinada a essa pessoa, e que eu mesmo não posso prever. No entanto, não permaneco passivo ou inativo, mas ajudo o paciente a compreender tudo o que o inconsciente produz durante o conflito. Acreditem, não se trata de banalidades. Pelo contrário, trata-se das coisas mais significativas com as quais já deparei. O paciente também não permanece inativo. pois deve fazer o que é certo, de acordo com suas forças, a fim de não permitir que a pressão do mal se torne excessiva nele. Assim. necessita da "justificação pelas obras", pois a "justificação pela fé"por si só ainda não ecoou dentro dele, como em tantos outros seres humanos. A "fé" pode substituir às vezes a falta de experiência. Neste caso a ação real se torna indispensável. Cristo acolheu o pecador e não o condenou. A verdadeira imitação de Cristo fará o mesmo e como não se deve fazer ao outro o que não se faria a si mesmo. também devemos acolher o pecador que nós mesmos somos. E assim como não acusamos o Cristo de confraternizar com o mal, também não devemos nos inculpar devido ao amor que sentimos pelo pecador que nós mesmos somos, como se isto representasse um pacto de amizade com o diabo. Melhoramos o outro através do amor e o pioramos através do ódio, o que vale também para nós mesmos. O perigo deste modo de ver equivale ao perigo da imitação de Cristo: o justo porém não permite que o surpreendam conversando com publicanos ou prostitutas. Devo no entanto ressaltar que a psicologia não inventou o cristianismo, nem a imitação de Cristo. Desejo que a Igreja liberte a todos do peso de seus pecados, mas a quem ela não puder prestar esse serviço só resta o recurso de curvar-se tanto na imitação de Cristo, a ponto de tomar sobre si a carga de sua própria cruz. Os antigos podiam recorrer à antiga sabedoria grega: Mnôèv ἄγαν τῷ καιρῷ πάντα πρόσεστι καλά. (Nada exagerar, todo o bem repousa na justa medida). Mas que abismo ainda nos separa da razão!

Abstração feita da dificuldade moral, resta um perigo que não é dos menores, podendo acarretar complicações principalmente em indivíduos com predisposições patológicas: é o fato de que os conteúdos do inconsciente pessoal (precisamente a sombra) não se distinguem a princípio dos conteúdos arquetípicos do inconsciente coletivo, por estarem ligados entre si. Quando a sombra é trazida à consciência pode arrastar consigo, à tona, os conteúdos do inconsciente coletivo. Isto pode exercer uma influência tremenda sobre a consciência, uma vez que a vivificação dos arquétipos molesta o mais frio dos racionalistas, e precisamente a ele. De fato, é este tipo de

pessoa que teme a forma inferior da convicção; a superstição que. segundo acredita, o coage. Nessas pessoas, a superstição só se exprime desta forma quando se encontram num estado patológico. e não quando mantêm seu equilíbrio. Neste último caso, por exemplo, a superstição se manifesta sob a forma do medo de "ficar louco", pois tudo o que a consciência moderna não é capaz de definir é considerado como doenca mental. Devemos admitir porém que os conteúdos arquetípicos do inconsciente coletivo assumem muitas vezes uma forma grotesca e horripilante em sonhos e fantasias. Até mesmo a consciência mais racional não é imune aos sonhos de angústia que podem perturbá-la profundamente, ou às representações obsessivas e angustiantes. A elucidação psicológica dessas imagens que não podem ser ignoradas ou caladas conduz logicamente às profundezas da fenomenología histórico-religiosa. A história das religiões em seu sentido mais amplo (incluindo mitologia, folclore e psicologia primitiva) representa o depósito do tesouro das formas arquetípicas; o médico colhe nesse domínio paralelos auxiliares e material comparativo eloquente destinado a tranquilizar e esclarecer a consciência gravemente perturbada em sua orientação. É indispensável no entanto dar às fantasias emergentes, estranhas à consciência e aparentemente ameaçadoras em relação a ela, um contexto que as aproxime da compreensão. Como a experiência mostra, isto ocorre favoravelmente através do material mitológico comparativo.

A segunda parte deste volume oferece um grande número de exemplos deste tipo. O leitor surpreender-se-á com a abundância das relações entre o simbolismo do sonho individual e a alquimia da Idade Média. Isto não é uma prerrogativa do caso citado, mas um fato universal que só me chamou a atenção há dez anos atrás, pois só então comecei a aprofundar-me seriamente no pensamento e na simbólica da alquimia.

30

A terceira parte contém uma introdução à simbólica da alquimia em sua relação com o cristianismo e com o gnosticismo. Sendo uma simples introdução, está longe de representar um estudo exaustivo desta área complicada e obscura, preocupando-se apenas com o traçado de um paralelo entre Christus-lapis (Cristo-pedra filosofal). Este paralelo dá ensejo de fato a uma comparação entre as representações da meta do "opus alchymicum" e as representações cristãs do centro; ambas têm um grande significado para a compreensão e interpretação das imagens que aparecem nos sonhos, assim como para sua atuação psicológica. Esta última é muito importante para a prática da psicoterapia, pois não raro os pacientes cultos e inteligentes, cujo retorno à Igreja é impossível, entram em contato com

materiais arquetípicos. O médico é pois colocado diante de problemas impossíveis de serem dominados através de uma psicologia de orientação exclusivamente personalista. O simples conhecimento da estrutura psíquica da neurose também é insuficiente nesses casos; quando o processo atinge a esfera do inconsciente coletivo encontramo-nos diante de material saudável, ou seja, dos fundamentos universais da psique, com suas variações individuais. O que ajuda a compreender essas camadas mais profundas da psique é, por um lado, o conhecimento da mitologia e da psicologia primitiva e, por outro, de um modo muito especial, o conhecimento das etapas históricas preliminares da consciência moderna. A consciência atual foi modelada tanto pelo espírito da Igreja, como pela ciência em cuios primórdios se ocultava muita coisa que não podia ser aceita pela Igreja. Trata-se principalmente de remanescentes do espírito da Antiguidade e do seu sentimento da natureza que não era possível extirpar, tendo encontrado um refúgio na Filosofia Natural da Idade Média. Os antigos deuses dos planetas sobreviveram a muitos séculos de Cristianismo sob a forma de "spiritus metallorum" e componentes astrológicos do destino. 15 Enquanto na Igreja a diferenciação crescente de rito e dogma afastava a consciência de suas raízes naturais no inconsciente, a alquimia e a astrologia se empenhavam incessantemente em preservar da ruína a ponte que as ligava à natureza, isto é, à alma inconsciente. A astrologia reconduzia sempre a consciência ao conhecimento da "Heimarmene", isto é, da dependência do caráter e do destino de certos momentos no tempo; por seu lado, a alquimia motivava incessantemente a projeção dos arquétipos que não podiam inserir-se sem atrito no processo cristão. A alquimia movia-se de fato sempre no limite da heresia e era proibida pela Igreja. Ela desfrutou entretanto da proteção eficaz da obscuridade de seu simbolismo, que a qualquer momento podia ser explicado por uma alegoria inofensiva. Para muitos alquimistas, o aspecto alegórico se achava de tal modo em primeiro plano, que estavam totalmente convencidos de tratar-se apenas de corpos químicos. Outros, entretanto, consideravam o trabalho de laboratório relacionado com o símbolo e seu efeito psíquico. Tal como demonstram os textos, esses alquimistas tinham a consciência do efeito psíquico, a ponto de condenarem os ingênuos fazedores de ouro como mentirosos, trapaceiros ou extraviados. Proclamavam seu ponto de vista através de frases como esta: "aurum

<sup>15.</sup> PARACEISO ainda fala dos deuses no "mysterium magnum" (Philosophia ad Athenienses, SUDHOFF XIII, p. 387s); bem como a obra de ABRAHAM ELEAZAR [Uraltes chymisches Werk], influenciada por PARACEISO (séc. XVIII).

nostrum non est aurum vulgi" (nosso ouro não é o ouro vulgar). Seu trabalho com a matéria constituía um sério esforço de penetrar na natureza das transformações químicas. No entanto, ao mesmo tempo era — e às vezes de modo predominante — a reprodução de um processo psíquico paralelo; este podia ser mais facilmente projetado na química desconhecida da matéria, uma vez que ele constituía um fenômeno inconsciente da natureza, tal como a transformação misteriosa da matéria. A problemática acima referida do processo do desenvolvimento da personalidade, isto é, do processo de individuação, é expressa no simbolismo alquímico.

A grande preocupação da Igreja é a "imitatio Christi", ao passo que o alquimista, na solidão e na problemática obscura de sua obra, sucumbe sem saber ou mesmo sem querer aos pressupostos inconscientes naturais de seu espírito e de seu ser, por não dispor para se apojar de modelos claros e inequívocos como o Cristo. Os autores estudados pelo alquimista fornecem-lhe símbolos cujo sentido ele capta a seu modo, embora na realidade toquem e excitem seu inconsciente. Ironizando-se a si mesmos, os alquimistas cunharam a expressão: "obscurum per obscurius" (o obscuro pelo mais obscuro). Através deste método entregavam-se justamente ao processo do qual a Igreja pretendia libertá-los, oferecendo-lhes seus dogmas, analogias estas que em sua mais rigorosa oposição à alquimia haviam sido cortadas de sua vinculação com a natureza, ligadas que eram à figura histórica do Salvador. A unidade dos quatro, o ouro filosófico, o "lapis angularis" (pedra angular), a "aqua divina" (água divina) correspondiam na Igreja à cruz de quatro braços na qual o "Unigenitus" foi sacrificado, uma vez na história e por toda a eternidade. Os alquimistas preferiam, de modo pouco eclesiástico, a busca do conhecimento à verdade oferecida pela fé, ainda que como homens medievais se julgassem bons cristãos. Neste sentido, PARACELSO é um exemplo típico. Na realidade, ocorreu-lhes o mesmo que aos homens modernos, os quais preferem ou são obrigados a preferir a experiência originária individual a um tipo de fé legada pela tradição. O dogma não é uma invenção arbitrária, nem um milagre único, apesar de ser assim descrito com a finalidade evidente de destacá-lo de sua vinculação com a natureza. As idéias centrais do cristianismo radicam na filosofia gnóstica que, conforme as leis psicológicas, se desenvolveram forçosamente no momento em que as religiões clássicas se tornaram obsoletas. Esta filosofia baseiase na percepção dos símbolos do processo inconsciente de indivi-

duação, o qual se desencadeia quando se desagregam as representações coletivas principais que dominam a vida humana. Em tais períodos há necessariamente um certo número de indivíduos intensamente possuídos pelos arquétipos numinosos; estes últimos são impelidos à superfície, a fim de formarem as novas dominantes. A possessão revela-se quase sempre pelo fato de as pessoas possuídas se identificarem com os conteúdos. Não reconhecendo o papel que lhes é imposto como efeito dos novos conteúdos a serem descobertos. elas os encarnam exemplarmente em suas vidas, tornando-se profetas e reformadoras. Na medida em que o conteúdo arquetípico do drama cristão conseguia exprimir de modo satisfatório o inconsciente inquieto e premente da maioria, o "consensus omnium" (consentimento de todos) o elevou à categoria de verdade obrigatória para todos; isto não ocorreu, entretanto, por um ato de julgamento, mas por uma possessão irracional muito mais eficaz. Jesus tornou-se assim a imagem protetora contra todos os poderes arquetípicos que ameaçavam apoderar-se das pessoas. A boa-nova anunciava: "Já aconteceu, e já não vos acontecerá mais se acreditardes em Jesus, o filho de Deus!" No entanto, isto podia e pode acontecer a qualquer um que sofre a desagregação da dominante cristã. Por isso sempre houve pessoas que, não se satisfazendo com a dominante da vida consciente, buscaram por debaixo do pano ou por atalhos secundários, para seu bem ou para seu mal, a experiência originária das raízes eternas. Seguindo o fascínio do inconsciente irrequieto, puseram-se a caminho rumo ao deserto, onde, como Jesus, depararam com o filho das Trevas, ο ἀντίμιμον πνεῦμα (ο espírito da contrafação). Assim implorava um alquimista (e era um membro do clero!): "Horridas nostrae mentis purga tenebras, accende lumen sensibus!" (Dissipa as trevas horríveis de nosso espírito e acende a luz de nossos sentidos!). Esta frase exprimia provavelmente a experiência da "nigredo", primeiro estágio da obra, sentido como "melancholia" e que corresponde psicologicamente ao encontro com a sombra.

Eis por que, quando a psicoterapia moderna reencontra os arquétipos ativados do inconsciente coletivo, se repete o fenômeno freqüentemente observado em momentos de grandes transformações religiosas; mas como já dissemos isto também ocorre no indivíduo para o qual as representações dominantes já nada significam. O "descensus ad inferos" (a descida aos Infernos) do Fausto é

um exemplo desse fenômeno que consciente ou inconscientemente representa um "opus alchymicum" (obra alquímica).

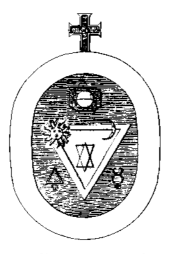


Fig. 3. Símbolo da obra alquímica. Hermaphroditisches Sonn- und Mondskind (1752)

A problemática dos opostos suscitada pela sombra desempenha um papel importante e decisivo na alquimia, uma vez que conduz à unificação dos opostos no decorrer da obra, sob a forma arquetípica do "hieros gamos", ou seja, das "núpcias químicas". Nesta, os opostos supremos sob a forma do masculino e do feminino (como no yang e yin chinês) se fundem numa unidade em que os contrários desaparecem, unidade esta incorruptível. A condição necessária, no entanto, é que o "artifex" não se identifique com as figuras do "opus". mas as preserve em sua forma impessoal e objetiva. Quando o trabalho alquímico era arduamente realizado no laboratório, havia um clima psíquico favorável, pois o alquimista não tinha oportunidade alguma de identificar-se com os arquétipos emergentes, posto que estes últimos eram projetados na substância química. Ó inconveniente desta situação, no entanto, era o fato de que o alquimista se via forçado a representar a substância incorruptivel como corpo químico, e isto era um empreendimento impossível. Daí resultou a ruína da alquimia de laboratório e sua substituição pela química. Mas a parte anímica da obra não desapareceu. Ela conquistou novos intérpretes, como vemos por exemplo no Fausto e na relação significativa da psicologia moderna do inconsciente com a simbólica alquímica.

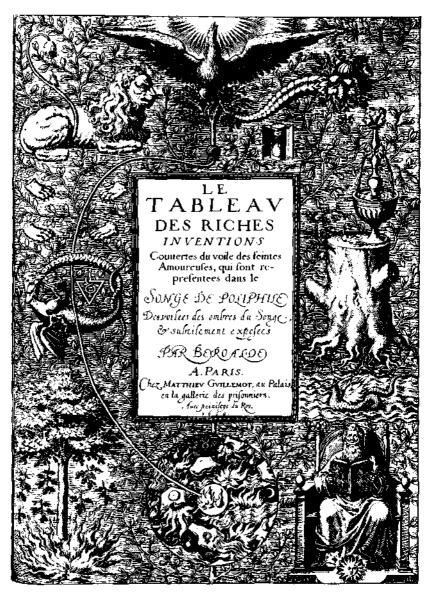


Fig. 4. Representação do processo simbólico, que começa com o caos e termina com o nascimento da Fênix – (Luz).

Tirado do frontispício do Songe de Poliphile (1600) editado por BÉROALDE DE VERVILLE.

# П

# SÍMBOLOS ONÍRICOS DO PROCESSO DE INDIVIDUAÇÃO

Contribuição para o conhecimento dos processos do inconsciente manifestado nos sonhos

> ... facilis descensus Averni; noctes atque dies patet atri ianua Ditis: sed revocare gradum superasque evadere ad auras, hoc opus, hic labor est.

... fácil é a descida aos Infernos; noite e dia o portão do deus sombrio está aberto: mas o retorno aos ares luminosos do céu se faz por caminhos cheios de provações. VIRGÍLIO, Eneida, livro VI, 126-129

# 1. Introdução

### A. O MATERIAL

Os símbolos oníricos do processo de individuação são imagens de natureza arquetípica que aparecem no sonho; elas descrevem o processo de busca do centro, isto é, o estabelecimento de um novo centro da personalidade. As idéias gerais de um tal processo foram expostas em meu trabalho O Eu e o Inconsciente. Por alguns motivos mencionados nesse livro tal centro é designado pelo nome de "Si-mesmo", que deve ser compreendido como a totalidade da esfera psíquica. O Si-mesmo não é apenas o ponto central, mas também a circunferência que engloba tanto a consciência como o inconsciente. Ele é o centro dessa totalidade, do mesmo modo que o eu é o centro da consciência.

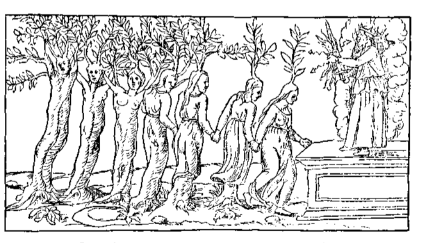


Fig. 5. As sete virgens no processo de transformação. Le Songe de Poliphile (1600)

Os símbolos que aqui serão tratados não se referem às múltiplas fases e transformações do processo de individuação, mas sim às imagens relacionadas direta e exclusivamente com a tomada de consciência do novo centro. Tais imagens pertencem a uma categoria especial, que chamo a simbólica da mandala. No livro O Segredo da Flor de Ouro, em colaboração com RICHARD WILHELM. descrevi essa simbólica com mais pormenores. No presente trabalho gostaria de apresentar em ordem cronológica uma série individual desses símbolos. O material de que disponho consiste em mais de mil sonhos e impressões visuais de um homem ainda jovem cuja formação científica deve ser sublinhada. 1 Neste estudo elaborei os 400 primeiros sonhos, distribuídos ao longo de um período de dez meses. Com o intuito de evitar qualquer influência de minha parte, incumbi uma de minhas alunas, que era então médica principiante. da observação do processo. Isto durou cinco meses. Depois, o sonhador prosseguiu as observações sozinho durante três meses. A não ser uma curta entrevista no início, antes de comecar as observações, não encontrei o sonhador durante os oito primeiros meses. Assim, pois, 355 dos 400 sonhos foram sonhados independentemente de qualquer contato pessoal comigo. Apenas os últimos 45 sonhos ocorreram sob a minha observação. Não foram feitas em relação a estes interpretações dignas de nota, pois o sonhador não necessitava de minha ajuda devido à sua excelente formação científica e ao seu talento. As condições portanto eram ideais para uma observação e um registro isentos.

45

46

Em primeiro lugar, quero apresentar extratos dos 22 sonhos iniciais, a fim de mostrar como o simbolismo da mandala aparece precocemente e como se ajusta ao material onírico restante. Posteriormente, seleciono em ordem cronológica os sonhos que se referem especialmente à mandala.<sup>2</sup>

Com poucas exceções, todos os sonhos são resumidos, quer extraindo a parte referente ao conteúdo principal, quer condensando o texto e o reduzindo ao essencial. Esta operação simplificadora não só os abreviou, como também afastou alusões e complicações pessoais, o que era necessário por motivos de discrição. Apesar desta interferência duvidosa evitei, obedecendo ao melhor de meu critério

<sup>1.</sup> Devo assinalar expressamente que não se trata de uma formação em História, Filologia, Arqueologia ou Etnologia. As referências ao material dessas áreas são inconscientes por parte do sonhador.

<sup>2.</sup> Mandala (sânscrito) significa círculo e também círculo mágico. O seu simbolismo inclui todas as figuras dispostas concentricamente, circunvoluções em torno de um centro, redondas ou quadradas, e todas as disposições radiais ou esféricas – para mencionar apenas as principais formas encontradas.

e consciência, qualquer arbitrariedade e distorção do significado. Tomei as mesmas precauções na interpretação, motivo pelo qual certas passagens de sonho parecem ter sido omitidas. Se não tivesse renunciado ao uso do material completo, não teria tido condições de publicar esta série que na minha opinião é inigualável do ponto de vista da inteligência, clareza e coerência. Sinto-me feliz portanto em exprimir minha gratidão sincera ao "autor", pelo serviço que prestou à ciência.

## B. O MÉTODO

Em meus trabalhos e conferências sempre fiz questão de assinalar a necessidade de renunciar a toda e qualquer opinião preconcebida, ao abordar a análise e a interpretação dos conteúdos da psique objetiva<sup>3</sup>, isto é, do inconsciente. Não dispomos ainda de uma teoria geral do sonho, que nos permita proceder impunemente de um modo dedutivo, assim como também não dispomos de uma teoria geral da consciência que nos permita fazer inferências. As manifestações da psique subjetiva e portanto da consciência só são previsíveis num grau mínimo, e não há demonstração teórica que prove a necessidade de um suposto nexo causal entre elas. Pelo contrário, devemos contar com uma alta porcentagem de arbitrariedade e do acaso (quase 100%) das complexas ações e reações da consciência. De modo semelhante não há razões empíricas e menos ainda teóricas para supor que o mesmo também não ocorra com as manifestações do inconsciente. Estas últimas são tão diversas, imprevisíveis é arbitrárias quanto as primeiras e devem também ser submetidas a múltiplas abordagens. Nas manifestações conscientes encontramo-nos na situação privilegiada de sermos interpelados, confrontados com um conteúdo cujo propósito é ser reconhecido; das manifestações "inconscientes", pelo contrário, não há uma linguagem adaptada e endereçada aos nossos sentidos, mas apenas um fenômeno psíquico que aparentemente só tem várias relações com os conteúdos conscientes. Se uma expressão consciente for incompreensível, temos o recurso de indagar o que ela significa. A psique objetiva porém é estranha à consciência na qual ela se exprime. Devemos obrigatoriamente aplicar o mesmo método usado para a leitura de um texto fragmentário, ou que contenha palavras desconhecidas, isto é, a consideração do contexto. Pode ocorrer que

A respeito deste conceito, ver meu ensaio Das Grundproblem der gegenwärtigen Psychologie e WOLFF, Einführung in die Grundlagen der komplexen Psychologie, p. 36s.

o significado da palavra desconhecida seja descoberto quando comparado com uma série de passagens que a contém. O contexto psicológico de conteúdos oníricos consiste no tecido de associações em que a expressão onírica se acha naturalmente incluída. Teoricamente nunca podemos sabê-lo de antemão; na prática isto é às vezes possível quando se tem grande experiência e exercício. Mas uma análise cuidadosa nunca se fiará demasiadamente nas regras do ofício, uma vez que o perigo do erro e da sugestão é considerável. Na análise de sonhos isolados, por exemplo, este conhecimento antecipado e as pressuposições baseadas em expectativas práticas e probabilidades gerais são decididamente condenáveis. Deve-se então tomar como regra absoluta que, de início, todo sonho ou fragmento onírico seja considerado como algo desconhecido; além disso, deve-se fazer uma tentativa de interpretação apenas depois de captar o contexto. Pode-se então aplicar no texto do sonho o sentido encontrado graças à consideração do contexto, observando se disso resultará uma leitura fluente, ou se aparecerá um sentido satisfatório. Não se deve no entanto esperar de forma alguma que este sentido corresponda a qualquer esperança subjetiva; possívelmente e até com frequência o sonho diz algo espantosamente diverso daquilo que se espera. Se o sentido do sonho corresponder à expectativa, isso develia até mesmo ser um motivo para desconfianca, pois via de regra o ponto de vista do inconsciente é complementar ou compensatório em relação à consciência<sup>4</sup>, sendo portanto algo de "diverso" e inesperado. Não contesto de modo algum a possibilidade de sonhos "paralelos", isto é, de sonhos cujo sentido coincida com a atitude da consciência ou venha em apoio desta última. Mas na mínha experiência, pelo menos, estes últimos são relativamente raros.

O método que adoto neste estudo parece francamente hostil à atitude que preconizo em relação ao sonho. Parece que os sonhos são "interpretados" sem a menor consideração pelo contexto. Na realidade, não fiz de forma alguma o levantamento do contexto neste caso, pois a série de sonhos não transcorreu sob minha observação, tal como mencionei. Procedo de certo modo como se eu mesmo tivesse tido os sonhos, estando portanto em condições de fornecerlhes o contexto.

49

50

Este procedimento, aplicado a sonhos isolados de uma pessoa praticamente desconhecida para mim, seria um erro profissional grosseiro. Mas não se trata aqui de sonhos isolados, mas de séries

Omito intencionalmente a análise dos conceitos: complementar e compensatório, por ser demasiado extensa.



Fig. 6. Uma figura materna hierarquicamente superior às deusas do destino. THENAUD, Traité de la cabale (séc. XVI)

conectadas entre si, em cujo decorrer o sentido se explicita pouco a pouco por si mesmo. A série representa o contexto fornecido pelo próprio sonhador. É como se dispuséssemos não de um único texto, mas de muitos, iluminando de todos os lados os termos desconhecidos, de modo que a leitura dos vários textos já basta para esclarecer as dificuldades de sentido de cada um deles. Além disto,

o terceiro capítulo desta pesquisa trata de um arquétipo bem definido, que já conhecemos há muito tempo a partir de outras fontes, o que facilita consideravelmente a interpretação. Certamente a interpretação de cada parte isolada é essencialmente uma conjetura, mas o desenrolar da série completa nos dá todas as chaves necessárias para corrigir erros eventuais cometidos em passagens anteriores.

51

É óbvio que o sonhador, enquanto esteve sob observação de minha aluna, não tomou conhecimento destas interpretações e portanto não foi influenciado por idéias suscitadas por elas. Baseado em minha farta experiência, considero que a possibilidade e o perigo do preconceito são superestimados. Como a experiência mostra, a psique objetiva é autônoma em alto grau. Se assim não fosse, não poderia exercer sua função própria, que é a compensação da consciência. A consciência é passível de ser domesticada como um papagaio, mas isto não se dá com o inconsciente. Por isso SANTO AGOSTINHO agradeceu a Deus por não tê-lo responsabilizado por seus sonhos. O inconsciente é uma realidade psíquica que só aparentemente pede ser disciplinada, e isto em prejuízo da consciência. Ele é e permanece alheio a todo arbítrio subjetivo e representa um âmbito da natureza que não pode ser melhorado nem deteriorado; podemos auscultar seus segredos, mas não manipulá-lo.



Fig. 7. O Uróboro como símbolo do Aion. HORAPOLLO, Selecta hieroglyphica (1597)

## 2. Os sonhos iniciais

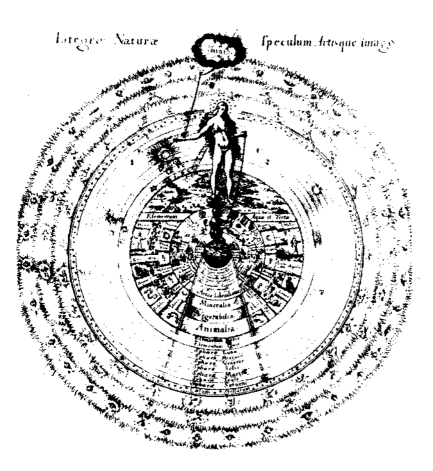


Fig. 8. A figura feminina é a "anima mundi" (lunar), guiada por Deus e a qual, por seu lado, guia o homem.

FLUDD, Utriusque cosmi (1617)

#### SONHO 1

53

52 O sonhador está numa reunião social. Ao despedir-se põe um chapéu que não é seu.

O chapéu, sendo aquilo que cobre a cabeça, significa em geral o que simboliza a cabeça. Assim como numa expressão idiomática alemã diz-se que "se coloca todas as idéias debaixo de um chapéu", o chapéu recobre toda a personalidade como uma representação principal outorgando-lhe sua significação. A coroação confere ao soberano a natureza divina do Sol, o barrete doutoral, a dignidade do erudito, um chapéu estranho, uma natureza estranha. MEYRINK utiliza este tema no Golem, onde o herói coloca o chapéu de Athanasius Pernath, passando então por uma vivência estranha. No Golem é nítido que se trata do inconsciente, e o herói é envolvido em vivências fantásticas. Ressaltemos que o significado do paralelo com o Golem tem aqui um caráter hipotético: o chapéu de um Atanásio é o de um imortal, não submetido ao tempo, homem universal e eterno, que se distingue do indivíduo único, acidental. O chapéu que cinge a cabeça é redondo como o círculo solar da coroa, contendo por isso a primeira alusão à mandala. O nono sonho mandálico [parágr. 134] e o trigésimo quinto sonho [parágr. 254] confirmam respectivamente o atributo da duração eterna e a natureza mandálica do chapéu. Como consequência geral da troca de chapéus podemos prever um desenvolvimento semelhante ao do Golem, isto é, uma emergência do inconsciente. Este, com suas figuras, já está como uma sombra atrás do sonhador, pressionando para entrar na consciência.

#### SONHO 2

- 54 O sonhador viaja de trem e, ao ocupar todo o espaço diante de uma janela, impede a visão dos outros passageiros. Ele deve dar-lhes espaço para que vejam.
- O processo desencadeou-se e o sonhador descobre que está privando de luz os que estão atrás dele, ou seja, os componentes inconscientes de sua personalidade. Não temos olhos nas costas; por isso "atrás" é a região do invisível, isto é, do inconsciente. Liberando o espaço da janela, ou seja, da consciência, os conteúdos inconscientes tornar-se-ão conscientes.

#### IMPRESSÃO VISUAL HIPNAGÓGICA 3

Praia. O mar invade a terra, inundando tudo. O sonhador está sentado numa ilha solitária.

56 57

O mar é o símbolo do inconsciente coletivo porque sob sua superfície espelhante se ocultam profundidades insondáveis. <sup>1</sup> Os que estão atrás do sonhador, representando uma personificação sombria do inconsciente, irrompem a modo de uma maré na terra firme da consciência. Tais irrupções são ameaçadoras por serem irracionais e inexplicáveis à pessoa em questão. Elas acusam uma alteração significativa da personalidade, na medida em que representam um penoso segredo pessoal, isolando a pessoa e alienando-a do seu ambiente. É algo que "não se pode contar a ninguém", devido ao receio de ser acusado de sofrer de doença mental e isto não sem razão, pois algo de semelhante ocorre com os doentes mentais. Mesmo assim, há uma distância enorme entre uma irrupção intuitivamente percebida e a subjugação patológica, mas um leigo não a avalia. O isolamento pelo segredo resulta em geral numa ativação da atmosfera psíquica, numa espécie de substitutivo do contato perdido com os demais. É também uma causa de ativação do inconsciente, dando origem a algo semelhante às ilusões e alucinações que a solidão suscita nos viajantes do deserto, nos navegantes e nos santos. Provavelmente, o mecanismo de tais fenômenos tem uma explicação energética. As relações normais com os objetos do mundo se fazem às expensas de uma certa quantidade de energia. Se essa relação com o objeto é interrompida há uma "retenção" de energia que forma, por seu lado, um substitutivo equivalente. Tal como a mania de perseguição resulta de um relacionamento envenenado pela desconfiança, assim também uma realidade ilusória vem substituir a animação normal do meio ambiente e, em lugar de pessoas, começam a mover-se sombras aterradoras e fantasmagóricas. Este é o motivo pelo qual o homem primitivo povoava os lugares desertos e solitários de "diabos" e outros fantasmas.

#### SONHO 4

O sonhador está cercado por muitas formas femininas indistintas (fig. 33). Uma voz interior diz-lhe: "primeiro preciso separar-me do Pai."

<sup>1.</sup> O mar é um lugar de predileção para a gênese de visões (i.é, irrupções de conteúdos inconscientes); p. ex. a grande visão da águia, no 4º Livro de Esdras (11,1) surge do mar e a visão do "homem" (ἄνδροπος) 13,3, 25 e 51 surge "do coração do mar". Há uma passagem sobre o mar (13,51): "Como ninguém consegue explorar nem conhecer o que está nas profundezas do mar, assim também nenhum habitante da terra pode ver meu Filho" etc.

59

60

Aqui, a atmosfera psíquica foi ativada pelos "succubi", usando uma linguagem medieval. Lembremo-nos das visões de Santo Antão no Egito descritas com tanta erudição por FLAUBERT.<sup>2</sup> O elemento alucinatório manifesta-se através do pensamento em voz alta. As palayras "primeiro preciso separar-me" implicariam a complementação "para depois". Pode-se supor que este complemento corresponde mais ou menos a: "para depois seguir o inconsciente, isto é, a sedução das mulheres" (fig. 9). O Pai, enquanto representante do espírito tradicional, como nas religiões e concepções gerais do mundo, impede-lhe o caminho, retendo o sonhador na consciência e seus valores. O mundo tradicional masculino, com seu intelectualismo e racionalismo, manifesta-se como um obstáculo. A partir disto é possível concluir que o inconsciente, com o qual o sonhador está entrando em contato, se acha em oposição significativa com as tendências da consciência. Por outro lado, o sonhador revela uma atração decisiva pelo inconsciente. Este último não deve portanto ser subordinado aos julgamentos racionais da consciência. mas tornar-se uma vivência sui generis. O intelecto não aceita isto facilmente, porque se trata de um "sacrificium intellectus" que, embora não sendo total, é pelo menos parcial. Além disso, o problema aqui proposto não é de fácil compreensão para o homem moderno: este tende a compreender o inconsciente como um apêndice inessencial e até mesmo um tanto irreal da consciência, e não como uma esfera própria de experiência, de caráter autônomo. No desenrolar-se dos sonhos seguintes, tal conflito surgirá muitas vezes até encontrar a fórmula adequada para a correlação consciente-inconsciente, que confira à personalidade a posição intermediária e correta. Um tal conflito não pode ser resolvido pela compreensão, mas só pela vivência. Cada estágio do processo deve ser vivido plenamente. Não há interpretação ou quaisquer subterfúgios que pudessem nos enganar se pretendêssemos contornar a dificuldade. A unificação da consciência e do inconsciente só pode se dar gradualmente.

A resistência do consciente contra o inconsciente, bem como a depreciação deste último, é uma necessidade histórica do desenvolvimento da consciência, pois de outro modo ela nunca se teria diferenciado do inconsciente. A consciência do homem moderno porém distanciou-se demasiadamente da realidade do inconsciente. Ele acabou por esquecer-se que a psique não depende da nossa intenção, mas é em sua maior parte autônoma e inconsciente. Por isso o contato com o inconsciente provoca um terror pânico no

2. La tentation de Saint Antoine.



Fig. 9. Trata-se provavelmente da ressurreição do rei adormecido sob a forma do julgamento de Páris, com Hermes no papel de psicopompo.

Tractatus qui dicitur Thomae Aquinatis de alchimia (1520)

homem civilizado, em boa parte devido à analogia ameaçadora que ele apresenta com a doença mental. O intelecto não tem qualquer objeção em "analisar" o inconsciente como um objeto passivo. Tal atividade corresponderia exatamente à expectativa racional. No entanto, dar livre curso ao inconsciente e vivenciá-lo como uma realidade ultrapassa a coragem e o saber do europeu médio. Este prefere não compreender este problema e para os espíritos fracos assim deve ser, pois a coisa não é isenta de perigo.

Vivenciar o inconsciente é um segredo pessoal difícil de ser comunicado e a poucos. Por isso, provoca isolamento, como já dissemos acima. O isolamento, porém, determina uma ativação compensatória da atmosfera psíquica e isto suscita o medo. As figuras que aparecem no sonho em questão são femininas, o que indica a natureza feminina do inconsciente. Trata-se de fadas, sereias tentadoras e lâmias (figs. 10, 11, 12 e fig. 157) que enganam o viajante solitário e o induzem ao erro. Encontram-se do mesmo modo virgens sedutoras no início da nekyia de Polifilo (fig. 33). A melusina de PARACELSO pertence à mesma espécie de figuras.

## IMPRESSÃO VISUAL 5

61

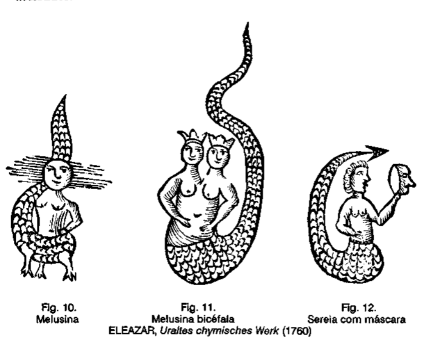
63

62 Uma serpente traça um círculo em torno do sonhador, que está enraizado como uma árvore no chão.

Traçar um círculo protetor (fig. 13) é um antigo recurso usado por todos os que se propõem a realizar um projeto estranho e secreto. Desta forma protegem-se dos "perils of the soul" (perigos da alma) que ameaçam de fora quem quer que se isole por um segredo. Por outro lado, usa-se também tal recurso desde os tempos mais remotos, a fim de delimitar um território sagrado e inviolável; assim, o "sulcus primigenius", por exemplo, era traçado por ocasião da fundação das

- 3. Nekyia vekvia de vékvis (cadáver), título do 11º Canto da Odisséia, é um sacrificio aos mortos para exorcizar os falecidos que se encontram no Hades. Nekyia é, portanto, um termo adequado para designar "a viagem para o Hades", a descida ao país dos mortos, também utilizado neste sentido por DIETERICH em seu comentário do Codex de Akhmim, que contém um fragmento apocalíptico do evangelho segundo S. Pedro (Nekyia: Beiträge zur Erklärung der neuentdeckten Petrusapokalypse). A Divina Comédia, a "clássica Noite de Walpurgis" do Fausto, 2ª parte, e os apócrifos sobre a descida de Cristo aos infernos são exemplos típicos do conceito de Nekyia.
- 4. Compare-se com a edição francesa de COLONNA, Le Songe de Poliphile [ed. por BÉROALDE DE VERVILLE; fig. 4 deste vol.].
- 5. Mais pormenores em meu livro Paracelsus als geistige Erscheinung (Estudos Alquímicos) [parágrs. 179s e 214s].

cidades<sup>6</sup> (fig. 31). O fato de o sonhador estar enraizado no centro é uma compensação de seu impulso quase irresistível de fugir do inconsciente. Depois desta visão, é tomado por uma sensação agradável de alívio e com razão, porquanto conseguiu criar um réµevos<sup>7</sup> protegido, um espaço tabu, no qual poderá vivenciar o inconsciente. Assim, seu isolamento, antes tão inquietante, é assumido e adquire um sentido e objetivo que o livram de seu caráter aterrador.



IMPRESSÃO VISUAL 6 (que se segue imediatamente à precedente) Uma figura feminina oculta em véus está sentada nos degraus de uma escada.

O tema da mulher desconhecida que tecnicamente designamos por anima<sup>8</sup> aparece aqui pela primeira vez. É uma personificação da atmosfera psíquica ativada, tal como o grupo de figuras femininas

- 6. KNUCHEL, Die Umwandlung in Kult, Magie und Rechtsgebrauch.
- 7. Um pedaço de terra delimitado, muitas vezes um bosque, consagrado a Deus.
- 8. Sobre a definição da "anima", ver [JUNG] O Eu e o Inconsciente [parágr. 296s].

indistintas do sonho 4. A partir deste momento, a figura da mulher desconhecida repetir-se-á em vários sonhos. A personificação significa sempre uma atividade autônoma do inconsciente. O aparecimento de figuras personificadas indica que o inconsciente começou a atuar. A atividade de tais figuras tem não raro um caráter antecipador, podendo prenunciar uma atividade que o sonhador exercerá no futuro. Neste caso, trata-se de uma escada que indica o movimento de subir ou descer (fig. 14).

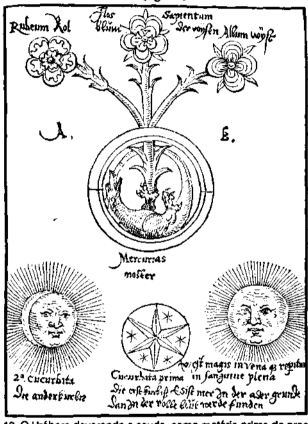


Fig. 13. O Uróboro devorando a cauda, como matéria-prima do processo alquímico, com a rosa vermelha e branca, "flos sapientum" (a for dos sábios). Embaixo: "coniunctio solis et lunae" (conjunção do sol e da lua). No centro: o "tapis philosophorum" (pedra filosofal) como o filho.

Pandora (1588)

Como o processo que se desenrola em tais sonhos tem uma analogia histórica com os ritos de iniciação, não seria supérfluo



Fig. 14. O sonho de Jacó. Aquarela de BLAKE

lembrar que a escada planetária de sete degraus desempenha um papel considerável nesses ritos, segundo nos relata por exemplo APULEIUS. As iniciações do sincretismo no fim da antigüidade, fortemente impregnadas pela alquimia (v. as visões de Zózimo), ocupam-se especialmente com o movimento "ascensional", isto é, com a sublimação. A ascensão é freqüentemente representada por uma escada (fig. 15); daí, a oferenda funerária egípcia de uma pequena escada para o ka dos mortos<sup>10</sup>. A idéia da ascensão através dos sete círculos planetários significa o regresso da alma à divindade solar, seu lugar de origem, tal como nos ensina FIRMICUS MATERNUS<sup>11</sup>. O mistério de Isis descrito por APULEIUS<sup>12</sup> culmina naquilo que a alquimia do começo da Idade Média (remontando diretamente à cultura alexandrina<sup>13</sup> como nos foi transmitida pela tradição árabe) designa como "solificatio" (solarização): o iniciado é então coroado como Helios.

#### IMPRESSÃO VISUAL 7

67

68

A mulher velada descobre seu rosto que é radiante como o sol.

Consuma-se a "solificatio" na anima. Este processo corresponde certamente à "illuminatio" (iluminação). Esta representação por assim dizer mística está em oposição extrema à atitude racional da consciência, a qual reconhece apenas a visão intelectual como forma suprema da compreensão e do conhecimento. Esta atitude não leva em conta o fato de que o conhecimento científico satisfaz apenas a pequena ponta emergente da personalidade que nos é contemporânea; não satisfaz porém a psique coletiva 14 cujas raízes mergulham na bruma da pré-história, sempre exigindo um rito especial para entrar em contato com a consciência contemporânea. É pois evidente que se prepara um esclarecimento do inconsciente, que tem mais o caráter da "illuminatio" do que o da "explicação" racional. A "solificatio" (solarização) está infinitamente distante da consciência que a julga uma quimera.

<sup>9.</sup> ZÓZIMO viveu por volta do ano 300 dC. Compare-se com REITZENSTEIN, Poimandres, p. 8s e BERTHELOT, Collection des anciens alchimistes grecs, III, I, 2.

<sup>10.</sup> A referência ao tema da escada é confirmada nos sonhos 12 e 13. Compare-se também com a escada de Jacó (fig. 14).

<sup>11. &</sup>quot;Animo descensus per orbem solis tribuitur" [Diz-se que o espírito desce pela órbita do sol]. (De errore profanarum religionum).

<sup>12.</sup> O asno de ouro.

<sup>13.</sup> Compare-se com RUSKA, Turba Philosophorum.

Compare-se com o concelto do inconsciente coletivo em [JUNG] Psychologische Typen, Definicão ["Inconsciente, o"].

Morning Popper So acomment South South Sollier , reported morter age to be the content to an Sollie College to sollie acomment of the college to sollie and the college to sol



Fig. 15. A "scala lapidis" (a escada da pedra) representando os estágios do processo alquímico.

Emblematical Figures of the Philosophers' Stone (séc. XVII)

#### IMPRESSÃO VISUAL 8

- 69 Um arco-íris devia ser usado como ponte, mas não se deve passar por cima e sim por baixo dele. Quem passar por cima sofre uma queda mortal.
- Só os deuses conseguem caminhar sobre a ponte do arco-íris; os mortais sucumbiriam na queda, pois o arco-íris é apenas uma bela aparência traçada no céu e não um caminho para os seres humanos corpóreos. Estes devem passar "por baixo" (fig. 16). Mas sob as pontes a água flui, seguindo seu declive natural. Esta alusão será confirmada posteriormente.

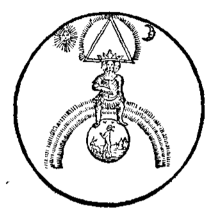


Fig. 16. O "mercurius tricephalus" representado como Anthropos; embaixo: o homem de olhos vendados guiado pelo animal.

KELLEY, Tractatus duo de Lapide philosophorum (1676)

#### SONHO 9

- 71 Uma campina verde onde pastam muitas ovelhas. É o "país das ovelhas".
- Este fragmento estranho e impenetrável à primeira vista poderia provir de impressões da infância, particularmente de representações religiosas (que não são muito alheias ao contexto do sonho), assim como por exemplo "O Senhor me apascenta em verdes campinas", ou a alegoria do pastor e das ovelhas no cristianismo primitivo (fig. 18). O fragmento seguinte aponta algo semelhante.

15. A origem imediata do simbolismo cristão do carneiro encontra-se nas visões do Livro de Henoc 89, 10s (O Apocalipse de Henoc remonta mais ou menos ao início do último século antes do nascimento de Cristo). [Die Apokryphen und Pseudo-epigraphen des Alten Testaments, p. 291s].

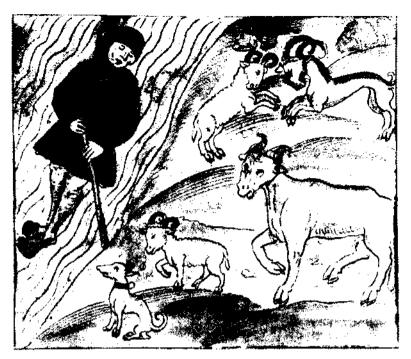


Fig. 17. O Artifex (ou Hermes) como pastor de "Aries" e "Taurus" que representam os impulsos primaveris, o começo do "opus".

Tractatus qui dicitur Thomae Aquinatis de alchimia (1520)



Fig. 18. Cristo, como pastor. Mosaico do Mausoléu de Galla Placidia, Ravena (424-451)

74

75

73 A mulher desconhecida está no país das ovelhas e mostra o caminho.

A anima, que já antecipara a "solificatio" (solarização), apresenta-se aqui como o psicopompo que indica o caminho 16 (fig. 19). O caminho principia no país das crianças, isto é, no tempo em que a consciência racional do presente ainda não se separara da alma histórica, do inconsciente coletivo. Esta separação, na verdade, é indispensável, mas conduz a um tal distanciamento da psique pré-histórica nebulosa, que ocorre uma perda do instinto. Isto acarreta uma atrofia da vida instintiva e conseguentemente uma desorientação nas situações humanas em geral. A separação mencionada faz com que o "país das crianças" permaneça definitivamente infantil, tornando-se uma fonte perpétua de tendências e impulsos infantis. É evidente que esses intrusos não são bem-vindos pela consciência, que se esforça por reprimi-los. Tal repressão serve apenas para estabelecer um distanciamento maior da origem, agravando a falta de vida instintiva a ponto de tornar-se uma ausência de alma. Como resultado disto, a consciência é inteiramente inundada pelo infantilismo ou então vê-se obrigada a defender-se constantemente e em vão deste último através de uma senilidade cínica ou mediante uma resignação amarga. É preciso reconhecer, portanto, que apesar do inegável sucesso da atitude racional da consciência hodierna, sob muitos aspectos ela é infantilmente inadequada e portanto hostil à vida. Esta, tendo sido dessecada e bloqueada, exige que se busque a fonte. Mas a fonte só será encontrada se a consciência resignar-se a retornar ao "país das crianças" a fim de nele receber, como antes, as diretivas do inconsciente. É infantil não apenas aquele que permanece criança por muito tempo, mas aquele que separando-se da infância pensa que ela não existe mais porque não a vê. Entretanto, quem retorna ao "país das crianças" receia tornar-se infantil, pois não sabe que tudo o que é autenticamente anímico tem uma dupla face: uma voltada para a frente, outra para trás. Ela é ambígua e portanto simbólica, como toda realidade viva.

No estado consciente mantemo-nos num cume e pensamos puerilmente que o caminho que prossegue leva ainda a maiores alturas. Esta é a quimérica ponte do arco-íris. Na realidade, para atingir o cume seguinte, teremos primeiro que descer àquele país onde os caminhos apenas começam a separar-se.

<sup>16.</sup> Em Henoc o chefe e príncipe também aparece sob a forma de carneiro ou bode (op. cit. 89,48).



Fig. 19. A "alma" como guia do caminho. Aquarela de BLAKE para o Purgatório de DANTE, canto N

#### SONHO 11

77

79

80

81

76 Uma voz diz: "És ainda uma criança."

Esse sonho impõe o reconhecimento de que mesmo uma consciência diferenciada não é isenta de infantilidade e que portanto é necessário uma volta ao mundo da infância.

#### SONHO 12

78 Passeio perigoso com pai e mãe, subindo e descendo muitas escadas.

A consciência infantil está sempre ligada a pai e mãe, nunca está só. A volta à infância é sempre um regresso ao lar de pai e mãe, à carga do não-ego psíquico representado pelos pais e toda sua longa e significativa história. A regressão significa uma dissolução nas determinantes históricas hereditárias, de cujo cerco só se escapa com grande esforço. A pré-história psíquica é o espírito da gravidade, que exige degraus e escadas porque não pode voar, a modo do intelecto, sem corpo e sem peso. A dissolução na multiplicidade das determinantes históricas se assemelha ao extravio e a um tipo de desorientação na qual até o que é certo parece um erro alarmante.

Como afirmamos anteriormente, o tema dos degraus e das escadas (fig. 14 e 15) indica o processo de transformação anímica e suas peripécias. ZÓZIMO dá-nos um exemplo clássico disso, com sua ascensão e descida pelos quinze degraus de luz e escuridão <sup>17</sup>.

Não podemos libertar-nos da infância sem trabalhar exaustivamente esse tema, o que sabemos desde as investigações de FREUD. O simples conhecimento intelectual não basta, pois só é eficaz uma rememoração que seja ao mesmo tempo vivenciada de novo. Muitas coisas irresolvidas ficam para trás devido ao rápido escoar dos anos e ao affuxo invencível do mundo que acaba de ser descoberto. Mas não nos livramos dessas coisas, apenas nos afastamos delas. Se muito tempo depois evocarmos novamente a infância, nela encontraremos muitos fragmentos vivos da própria personalidade, que nos agarram, e somos invadidos pelo sentimento dos anos transcorridos. Esses fragmentos permanecem num estágio infantil e por isso são intensos e imediatos. Só através de sua religação com o consciente adulto poderão ser corrigidos, perdendo seu aspecto infantil. O "inconsciente pessoal" deve sempre ser resolvido em primeiro lugar, isto é, deve ser integrado na consciência. De outro modo, o acesso ao inconsciente coletivo tornar-se-ia impossível. A viagem com pai e

17. BERTHELOT, op. cit. III, I, 2. Compare-se com a minha dissertação: Einige Bemerkungen zu den Visionen des Zosimos.

mãe, subindo e descendo muitas escadas, corresponde a esta conscientização de conteúdos infantis ainda não integrados.

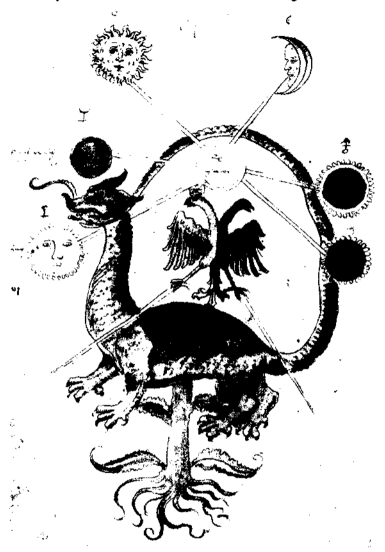


Fig. 20. Os seis planetas unificados no sétimo, Mercúrio, representado pelo Uróboro, e a águia dupla vermelha e branca (hermatrodita). Tractatus qui dicitur Thomae Aquinatis de alchimia (1520)



Fig. 21. Os sete deuses dos planetas no Hades. MYLIUS, Philosophia reformata (1622)

#### SONHO 13

82

83

O pai grita ansioso: "Este é o sétimo!"

No passeio pelas escadas deve ter ocorrido um acontecimento ao qual o pai se refere como sendo "o sétimo" (fig. 20). O "sete" corresponde ao degrau mais elevado e seria, do ponto de vista iniciático, a meta almejada (fig. 28). No sentido do espírito tradicional, porém, a "solificatio" (solarização) é uma idéia excêntrica, mística, nos limites da loucura, uma vez que tais absurdos só eram pensados antigamente, nos tempos da superstição nebulosa. O mundo mental, lúcido e purificado da nossa época esclarecida já superou essas brumas há muito tempo e a tal ponto, que só nos hospícios se albergam iluminados dessa natureza. Não admira pois que o pai se encontre ansioso, como a galinha que chocou ovos de pata e entra em desespero, constatando as tendências aquáticas de sua prole. Se for correta a interpretação de que o "sétimo" corres-

ponde ao degrau máximo da iluminação, o processo da integração do inconsciente pessoal deveria em princípio estar concluído. No estágio seguinte começaria a abertura do inconsciente coletivo, o que explica a ansiedade do pai no sonho, como representante do espírito tradicional.

A volta às brumas originárias do inconsciente porém não implica que se deva renunciar inteiramente à conquista valiosa dos antepassados, isto é, à diferenciação da consciência. Trata-se mais da questão do homem ocupar o lugar do intelecto, mas não aquele que o sonhador imagina e sim alguém mais "arredondado" ou completo. Isto significa que muita coisa deve ser assimilada no âmbito da personalidade, ainda que no momento tal coisa pareca penosa ou mesmo impossível. O pai que grita tão ansiosamente: "Este é o sétimo!" é um componente psíquico do sonhador, e a ansiedade também é sua. Consequentemente, a interpretação deve levar em consideração que o "sétimo" não é apenas um ápice, mas também pode significar algo de desfavorável. Encontramos este tema, por exemplo, no conto do Pequeno Polegar e do Ogre. O Pequeno Polegar é o cacula de sete irmãos. Sua estatura de anão e sua esperteza são inofensivas, mas é ele quem conduz seus irmãos à cabana do Ogre. demonstrando sua dupla natureza, portadora de sorte ou de infortúnio. Em outras palavras, ele é também o Ogre. Desde a antiguidade, o "sete" representa os sete deuses planetários (fig. 20); estes últimos formam aquilo que as inscrições das pirâmides designam por "paut neteru", uma sociedade de deuses 18 (figs. 21, 23). Se bem que uma sociedade signifique os "nove", frequentemente não se trata de nove, mas de dez ou mais componentes. MASPERO<sup>19</sup> afirma que principalmente o primeiro e o último da série são capazes de desenvolvimento ou de desdobramento, sem alterar o número nove. Algo de semelhante ocorreu ao "paut" clássico dos deuses greco-romanos ou babilônicos na época pós-clássica, quando os deuses se retiraram: uma parte, em direção aos astros distantes e outra, que se degradou ao nível de demônios, nos metais dentro da terra. Tornou-se então claro que Hermes-Mercúrio, enquanto deus ctônico da manifestação e espírito do mercúrio, possuía uma natureza dupla, razão pela qual era considerado um hermafrodita (fig. 22). Enquanto planeta Mercúrio ele é o mais próximo do sol, o que indica também sua maior afinidade com o ouro. Enquanto metal. o mercúrio dissolve o ouro e apaga seu brilho solar. Durante toda á Idade Média constituiu o objeto misterioso da especulação dos

<sup>18.</sup> BUDGE (The Gods of the Egyptians I, p. 87) a designa por "company of the gods".

<sup>19.</sup> Études de mythologie II, p. 245.



Fig. 22. Mercúrio no "ovo dos filósofos" (vaso alquímico) está de pé sobre o sol e a lua, enquanto "filius", o que alude à sua dupla natureza. Os pássaros indicam a espiritualização e os raios ardentes do sol fazem amadurecer o "homunculus" no vaso.

Mutus liber (1702)

filósofos da natureza: ora era um espírito serviçal e útil, um πάρεδρος (paredros: literalmente, o assistente, o companheiro) ou "familiaris" (espírito familiar); ora era o "servus" ou o "cervus fugitivus" (o escravo ou o cervo fugitivo), um duende que levava os alquimistas ao desespero, evasivo, enganador e trocista<sup>20</sup>, multiplicidade de atributos que tinha em comum com o diabo; citemos, dentre eles, o dragão, o leão, a águia, o corvo, que são os principais. Na hierarquia alquímica dos deuses, ele é o mais baixo, como "prima materia", e o mais alto, como "lapis philosophorum". O "spiritus mercurialis" (fig. 23) é o guia (Hermes psicopompo; fig. 146) e o

<sup>20.</sup> Compare-se com o divertido diálogo entre o alquimista e Mercurius no Dialogus (Theatrum chemicum, 1613, IV, p. 509s).

sedutor dos alquimistas, sua boa sorte e sua perdição. Sua natureza dupla o torna apto para ser não só o sétimo, como também o oitavo, ou seja, o oitavo no Olimpo, "no qual ninguém ainda pensara" (Fausto, 2ª. parte).

O leitor talvez achará estranho que lancemos mão de um campo tão distante como a alquimia medieval. A "arte negra" porém não é tão remota quanto se pensa; o sonhador, como homem culto, devia ter lido o Fausto. Este último é um drama alquímico do começo ao fim, embora o homem culto de hoje tenha apenas uma vaga idéia disto. Apesar de nossa consciência estar longe de uma compreensão total, o inconsciente percebe "os arcanos sagrados imemoriais" e à primeira ocasião os evoca. Talvez tenha ocorrido ao nosso paciente, com a leitura do Fausto, o mesmo que aconteceu ao jovem GOETHE ao ler THEOPHRASTUS PARACELSUS, em companhia de Fräulein von Klettenberg, em Leipzíg<sup>21</sup>. Como podemos supor, foi nessa época que o misterioso qüiproquó do sete e do oito gravou-se em sua consciência, sem que esta o tenha decifrado. A ligação com o Fausto não é despropositada, tal como revela o sonho seguinte.

#### SONHO 14

O sonhador encontra-se na América, procurando um empregado de cavanhaque. Diz-se que todas as pessoas têm um empregado assim.

86

87

88

A América é um país onde as coisas são encaradas de um ponto de vista prático e direto, sem a sofisticação européia. Lá, procura-se manter o intelecto em seu papel de empregado. Isto soa como um crime de lesa-majestade, que poderia suscitar escrúpulos, mas é algo tranqüilizador constatar que todas as pessoas (na América) fazem o mesmo. O "cavanhaque", ou melhor, o "barbicha" é o velho e conhecido Mefistófeles, "empregado" de Fausto. A ele, porém, não é dado triunfar decisivamente de Fausto, apesar deste último ter ousado descer ao caos sinistro da alma histórica, assumindo as vicissitudes e precariedades da vida que irrompem da plenitude do caos.

Questionando posteriormente o sonhador, este reconheceu a natureza mefistofélica do "homem de cavanhaque". A versatilidade intelectual bem como os dons criativos e as tendências científicas são atributos do Mercúrio astrológico. O homem de cavanhaque representa portanto o intelecto e é apresentado pelo sonho como o "familiaris", isto é, o espírito serviçal, que não deixa de ser um pouco

21. Dichtung und Wahrheit [GOETHE].



Fig. 23. O vaso místico, no qual se unem as duas naturezas (Sol e Lua, Caduceu), gerando o "filius hermaphroditus", o Hermes Psicopompo; de cada lado, os seis deuses planetários.

Figurarum aegyptiorum secretarum... (séc. XVIII)

perigoso. Desta forma, o intelecto é degradado de sua posição inicial suprema, passando para o segundo lugar, e marcado a fogo pelo demoníaco. Isto não significa que só agora se tivesse tornado demoníaco – já o era antes, mas o sonhador não percebera que estava possuído pelo intelecto, tacitamente reconhecido como instância suprema. Assim lhe fora dada a possibilidade de examinar mais de perto a função que até então dominara incontestavelmente e de modo decisivo sua vida anímica. Com Fausto, ele poderia dizer: "Então era esse o cerne da questão!" Mefistófeles é o aspecto diabólico de toda função psíquica que escapa à hierarquia da totalidade, assumindo a autonomia e o domínio absolutos (fig. 36). Este aspecto porém só será percebido quando a função se separa e se objetiva, ou seja, personificando-se tal como no sonho em questão.

É curioso constatar que o "homem de cavanhaque" também aparece na literatura alquímica, como por exemplo no Güldener Tractat vom Philosophischen Stein<sup>22</sup>, escrito em 1625; numa "parábola" que nele figura, elaborada do ponto de vista psicológico por HERBERT SILBERER<sup>23</sup>, aparece um jovem filósofo de cavanhaque preto entre velhos filósofos barbudos. SILBERER hesita em reconhecer o diabo nesta figura.

Mercúrio, enquanto mercúrio químico, presta-se perfeitamente à caracterização do elemento "líquido", isto é, da mobilidade da mente (fig. 24). Para os alquimistas, portanto, o mercúrio ora é um "espírito", "spiritus", ora água, "aqua permanens", que nada mais é do que o "argentum vivum".

90

91

92

#### SONHO 15

A mãe do paciente derrama água de uma bacia para outra. (Somente no 28º sonho o paciente se lembra de que essa bacia era da irmã.) Esta ação é realizada com a maior solenidade; seu significado é de importância para o mundo circunstante. Depois, o sonhador é rejeitado pelo pai.

Defrontamo-nos aqui de novo com o tema da troca (v. sonho 1). Uma coisa é colocada em lugar de outra. O "pai" é eliminado e então começa a ação da "mãe". Assim como o primeiro representa a consciência coletiva, o espírito tradicional, a mãe figura o inconsciente coletivo, a fonte da água da vida<sup>24</sup> (fig. 25). (v. o significado

- 22. Publicado em: Geheime Figuren der Rosenkreuzer.
- 23. Probleme der Mystik und ihrer Symbolik.
- 24. Água como origem, ver p. ex. a cosmogonia egípcia.



Fig. 24. Todas as atividades subordinadas ao Mercúrio. Manuscrito de Tübingen (cerca de 1400)

materno da  $\pi\eta\gamma\dot{\eta}^{25}$ , do "fons signatus" como atributo de Maria, etc. – fig. 26). O inconsciente troca a localização das forças vitais, o que indica uma mudança do ponto de vista. A associação feita posteriormente pelo sonhador permite-nos reconhecer quem se torna agora a origem da fonte da vida: é a "irmã". O filho é subordinado à mãe e está em pé de igualdade com a irmã. A degradação do intelecto o liberta da dominação do inconsciente e portanto do infantilismo. A irmã é um remanescente do passado, mas sabemos através de sonhos posteriores que ela era a portadora da imagem da anima. Temos portanto o direito de supor que a transferência da água da vida para a irmã significa no fundo a substituição da mãe pela anima.  $^{27}$ 



Fig. 25. A fonte da vida como "fons mercurialis". Rosarium philosophorum (1550)

- WIRTH, Aus orientalischen Chroniken, p. 199.
- 26. [fonte selada] Cântico dos Cânticos 4,12.
- 27. Na verdade é um processo de vida normal, que no entanto em geral se desenvolve de modo totalmente inconsciente. A anima é um arquétipo, que está sempre presente. (Ver [JUNG] Psychologische Typen, Definições ["Alma", "imagem anímica"] e O Eu e o Inconsciente). A mãe é a primeira portadora desta imagem e isso lhe confere um poder de fascínio sobre o filho. Via irmã e outras figuras semelhantes, este poder se transfere à mulher amada.

A anima torna-se assim um fator dispensador de vida, uma realidade anímica em profunda oposição ao mundo paterno. Ouem poderia – sem pôr em risco sua saúde mental – confiar a direção de sua vida às diretivas provindas do inconsciente? E isso, supondo que alguém fosse capaz de entender o que isso representaria. Quem quer que o faça compreenderá sem dificuldade a ofensa monstruosa que uma tal mudanca significa para o espírito tradicional, e em primeiro lugar para aquele espírito que, na Igreja, revestiu um corpo terrestre. Foi esse deslocamento sutil, do ponto de vista psíquico, que motivou no caso dos alquimistas um tipo de comportamento propositalmente misterioso, o qual determinou por sua vez todos os tipos de heresia. É lógico portanto que o pai rejeite o filho, sinal de excomunhão (convém notar que o sonhador é católico). Mas quem quer que reconheca a realidade da psique e a tome pelo menos como um fator ético e co-determinante ofende o espírito tradicional que há muitos séculos vem regulamentando o ser anímico a partir de fora, através de instituições e também da razão. Não que o instinto irracional se rebele por si mesmo contra a ordem solidamente estabelecida e é bom ressaltar que ele mesmo é, por sua lei interna, a estrutura mais sólida e o fundamento originário criador de toda ordem vigente. Mas justamente pelo fato de este fundamento ser criador, toda a ordem que dele promana – mesmo em sua forma mais divina – é passagem e transitoriedade. O estabelecimento da ordem e a dissolução do já estabelecido, contra toda aparência externa, escapam no fundo à arbitrariedade humana. O segredo reside no fato de que só tem vida aquilo que por sua vez pode suprimir-se a si mesmo. É bom que tais coisas sejam de difícil compreensão e que usufruam de um estado salutar de ocultação; os espíritos fraços são facilmente perturbados e confundidos por elas. O dogma, quer seja de natureza confessional. filosófica ou científica, oferece uma proteção eficaz contra tais perigos e a excomunhão é uma consequência necessária e útil, do ponto de vista social.

93

94

A água, isto é, o inconsciente, que a mãe derrama na bacia da anima, é um símbolo excelente da vitalidade do ser anímico (v. tb. fig. 152). Os velhos alquimistas não se cansavam de inventar sinônimos expressivos que a designassem. A "aqua nostra" (nossa água) também era chamada "mercurius vivus" (mercúrio vivo), "argentum vivum" (prata viva), "vinum ardens" (vinho ardente), "aqua vitae" (água da vida), "succus lunariae" (suco lunar), etc., termos mediante os quais pretendiam caracterizar um ser vivo e não alheio à materialidade, em oposição à incorporalidade obrigatória do espírito abstrato. A expressão "succus lunariae" indica com suficiente clareza sua origem noturna, e "aqua nostra", assim como



Fig. 26. Maria, cercada de seus atributos. (O jardim fechado quadrangular, o templo redondo, a torre, a porta, o poço e a fonte, assim como a palmeira e o cipreste; árvores da vida, símbolos do feminino).

Pequena imagem de devoção do séc. XVII



Fig. 27. A influência regeneradora da conjunção sol·lua sobre o banho. Biblioteca Ambrosiana, Codex I

"mercurius vívus", apontam para o caráter terrestre da fonte. O "acetum fontis" (ácido da fonte) é uma poderosa água corrosiva que por um lado dissolve todas as coisas criadas e por outro conduz à mais durável de todas as criações: o misterioso "lapis" (a pedra).

Tais analogias podem parecer muito remotas. Remeto portanto o leitor aos sonhos 13 e 14 da seção seguinte, onde este simbolismo é retomado<sup>28</sup>. A importância da ação "para o ambiente", percebida pelo próprio sonhador, mostra o alcance coletivo do sonho, importância que se exprime também na decisão que influenciará fortemente a atitude do sonhador.

95

96

97

98

A opinião segundo a qual "extra ecclesiam nulla salus" (fora da Igreja não há salvação) repousa sobre o fato de que uma instituição é um caminho seguro e viável, que possui uma meta certa, visível ou definível, e que portanto fora dela não é possível encontrar caminhos, nem metas. Não podemos subestimar o tremendo significado do sentimento de se estar perdido no caos, embora se saiba que esse estado é a "conditio sine qua non" de toda renovação do espírito e da personalidade.

#### SONHO 16

Diante do sonhador, um Ás de paus. Ao lado deste aparece um sete.

O ás, sendo 1, é a carta mais baixa do baralho, e a mais alta pelo valor. O ás de paus, por ser cruciforme, indica o símbolo cristão  $^{29}$ . No dialeto suíço-zlemão, o naipe de paus também é chamado "Chrüüz" (cruz). As três folhas aludem também à tríplice natureza do Deus uno. O mais baixo e o mais alto significam princípio e fim, o A e o  $\Omega$ .

O sete aparece depois do ás de paus, e não antes. Assim sendo, o enunciado deve ser o seguinte: primeiro, o conceito cristão de Deus e a seguir os sete (degraus). Estes significam a transformação (fig. 28). A transformação começa com o símbolo da trindade e da cruz

<sup>28.</sup> Os paralelos citados provêm principalmente da literatura latina dos séculos XII a XVII. Um dos textos mais interessantes é o Rosarium Philosophorum. Seu autor é anônimo. É manifestamente um "filósofo", que parece consciente do fato de não se tratar de uma vulgar fabricação de ouro, mas de um segredo "filosófico". O Rosarium foi editado pela primeira vez sob o título: Rosarium philosophorum. Secunda pars alchimiae de lapide philosophorum vero modo praeparando, continens exactam eius scientiae progressionem. Foi reproduzido em: Bibliotheca chemica curiosa [ed. por MANGET(US)] II, p. 87s; e também em: Artis auriferae II, p. 204s. As minhas citações foram tiradas em sua maioria desta última.

<sup>29.</sup> Compare-se com Sonho 23 [parágrs. 212 e 220].

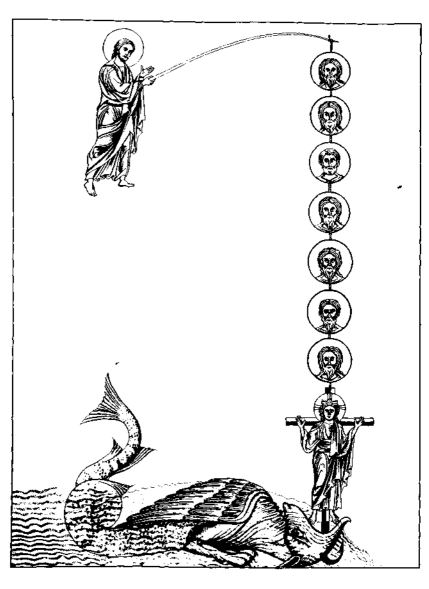


Fig. 28. A pesca do Leviată com a vara de sete elementos da tribo de Jessé, tendo por isca o crucifixo.

HERRAD VON LANDSBERG, Hortus deliciarum (ca. 1180)



Fig. 29. A rosa de sete pétalas, enquanto alegoria dos sete planetas, dos sete degraus da transformação, etc.
FLUDD, Summum bonum (1629)

e, de acordo com as alusões arcaizantes dos sonhos anteriores 7 e 13, culminaria na "solificatio" (solarização). No entanto, aqui não há referência a esta solução. Conhecemos uma passagem, de origem medieval, diversa do retorno ao Hélio clássico, tentado sem êxito por JULIANO o Apóstata. Trata-se da passagem para a rosa, expressa pela fórmula "per crucem ad rosam" (pela cruz à rosa), que foi condensada no fim da Idade Média pela "Rosa-Cruz". A essência solar do sol celeste desce para a flor, réplica terrestre da face do sol (fig. 29). (A qualidade solar também está contida no símbolo da "flor

de ouro" da alquimia chinesa<sup>30</sup>.) Uma última reminiscência nostálgica da "rosa" pode ter sido a "flor azul" dos românticos: ela volta a olhar, de um modo tipicamente romântico, para as ruínas dos claustros medievais, mas ao mesmo tempo em seu gracioso caráter terreno, representa uma modesta Novidade, Entretanto, o próprio brilho dourado do sol teve que submeter-se à descida. encontrando sua analogia no brilho do ouro terrestre: o "aurum nostrum", pelo menos para os espíritos mais sutis, distanciava-se da materialidade grosseira do simples metal<sup>31</sup>. Para eles, sem dúvida alguma, tratava-se da natureza simbólica do ouro, distinguindo-se por isso mediante atributos como "vitreum", ou "philosophicum". Sua clara analogia com o sol foi provavelmente o fator que o impediu de alcançar a suprema dignidade filosófica, cabendo esta ao "lapis philosophorum". Acima do transformado está aquilo que transforma e isto é uma das qualidades mágicas da pedra prodigiosa. O Rosarium diz: "Pois a nossa pedra, isto é, o mercúrio vivo ocidental, que foi colocado acima do ouro, superando-o, é aquilo que mata e vivifica"32 (p. 221). Em relação ao significado "filosófico" do "lapis" o seguinte texto do tratado atribuído a HERMES é particularmente esclarecedor: "Compreendei, ó filhos dos Sábios, o que diz esta pedra extremamente preciosa;...e a minha luz supera a toda luz, e as minhas virtudes são superiores a todas as virtudes... Eu gero a luz, mas a escuridão também pertence à minha natureza..."

30. Igualmente na "Flor de Ouro" da alquimia (fig. 30). Compare-se com SENIOR ADOLPHUS, Occulta philosophia. A flor de ouro vem do grego χρυσάνθιον (BERTHELOT, op. cit., III, XLIX, 19) e χρυσάνθεμον = flor de ouro, planta mágica como a μῶλυ de Homero, freqüentemente mencionada pelos alquimistas. A flor de ouro è que há de mais nobre e puro no ouro. O mesmo nome é dado à pirita. (Compare-se com v. LIPPMANN, Entstehung und Ausbreitung der Alchemie 1, p. 70). A força da "aqua permanens" [água eterna] também é denominada "flor" (do fruto) (Turba, ed. por RUSKA, p. 204, 20). O termo "flos" (flor) também foi utilizado pelos alquimistas posteriores para exprimir a substância mística da transformação. (Compare-se com "flos citrinus" [flor amarela] em: Aurora consurgens; "flos aeris aureus" [flor de ouro do ar] em Consilium coniugii em: Ars chemica, p. 167; "flos est aqua nummosa" [a flor é a água rica] <mercurius > na Allegoria sapientum no Theatr. chem. V, p. 81; "flos eius < operis > est lapis" [a flor da obra é a pedra] em: MYLIUS, Philosophia reformata, p. 30.)

31. "Aurum nostrum non est aurum vulgi" [o nosso ouro não é o ouro vulgar], diz o Rosarium [Art. aurif. II, p. 220].

32. "Quia lapis noster scilicet argentum vivum occidentale quod praetulit se auro et vicit illud, est illud quod occidit et vivere facit" (op. cit., p. 223).

33. "Intelligite, filii spientum, quod hic lapis preciosissimus clamat; ... et lumen meum omne lumen superat ac mea bona omnibus bonis sunt sublimiora... Ego gigno lumen, tenebrae autem naturae meae sunt..." (op. cit., p. 239). Com referência à qualidade peculiar das citações de HERMES do Rosarium, compare-se com parágr. 140, Nota 18 [deste volume].

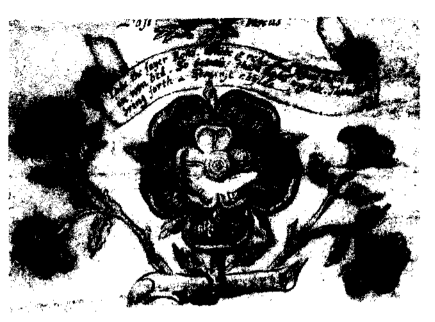


Fig. 30. A rosa vermelha e branca, a "flor de ouro" da alquimia como lugar de nascimento do "filius philosophorum".

Ripley Scrowle (1588)

### SONHO 17

Uma longa caminhada. No caminho o sonhador encontra uma flor 100 azul.

A caminhada é um andar por sendas sem fim e portanto simultaneamente busca e transformação. De repente o sonhador depara com uma flor azul, filha casual da natureza que se abre despretensiosamente para ele, no caminho. É como que uma gentil evocação de tudo o que era romântico e lírico e desabrochara em sua juventude, quando a visão científica do mundo ainda não o separara dolorosamente da experiência real do mundo, ou melhor, quando esta separação ainda estava no início, mas o olhar já se voltava para trás, divisando as coisas passadas. Na verdade, a flor parecia um aceno amável, emanação numinosa do inconsciente, indicando, para quem fora despojado daquele caminho que para o homem significa segurança e salvação, o lugar e o momento da história em que poderia encontrar amigos e irmãos espirituais e onde poderia achar o germe prestes a desenvolver-se em seu seio. Entretanto, o sonhador ainda não tem a menor suspeita do ouro solar

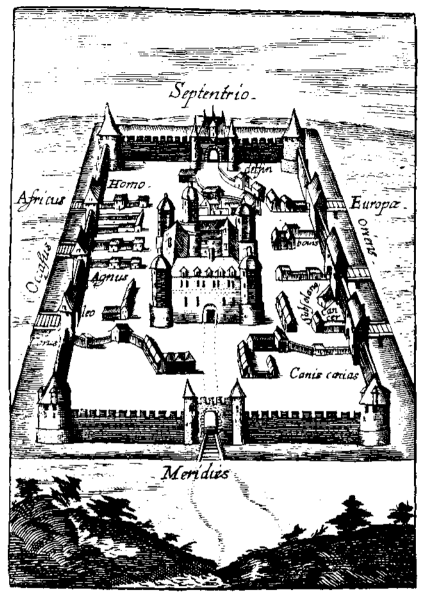


Fig. 31. A cidade simbólica, como centro da terra, representa um témenos com seus muros protetores dispostos em retângulo. MAIER, Viatorium (1651)

que une a flor inocente aos escândalos da alquimia e à blasfêmia pagã da "solificatio". A "flor de ouro da alquimia" (fig. 30) pode também ser ocasionalmente uma flor azul, "a flor de safira do hermafrodita".

### SONHO 18

por remorsos violentos.

Um homem estende a mão, oferecendo um punhado de moedas de ouro ao sonhador que, indignado, atira-as ao chão, mas logo se arrepende profundamente. Depois, numa área delimitada, começa um espetáculo de variedades.

Aqui a flor azul já começa a revelar sua história. O "ouro" que é oferecido é recusado com indignação. A má interpretação do "aurum philosophicum" é compreensível. Mas logo aparece o remorso por haver rejeitado o precioso segredo, respondendo erroneamente à indagação da esfinge. Algo de semelhante ocorre ao herói do Golem de MEYRINK, quando o fantasma lhe oferece um punhado de grãos e ele se recusa a aceitá-los. A materialidade bruta do metal amarelo, com sua odiosa conotação monetária e a insignificância dos grãos, tornam o repúdio compreensível. É esse precisamente o motivo pelo qual é tão difícil encontrar o "lapis": por ser "exilis" (vil), insignificante, "in via eiectus invenitur" (por ter sido jogado fora e encontrado na rua), por ser o mais barato e encontrar-se por toda parte, "in planitie, in montibus et aquis" (na planície, nas montanhas e na água) 35. Tal como o tesouro de SPITTELER 36, em seu Prometheus und Epimetheus, tem um aspecto "ordinário", razão pela qual não será também reconhecido pelos homens de inteligência voltada para os valores mundanos. No entanto, o "lapis in via

A banalidade do aspecto exterior faz com que o ouro seja 104 cunhado, isto é, moldado, estampado e avaliado. No plano anímico tratar-se-ia daquilo que NIETZSCHE se recusa a fazer no Zarathustra, isto é, dar nome às virtudes. Ao receber forma e nome, o ser psíquico é dissolvido em unidades cunhadas e avaliadas. No entanto, isto só é possível porque ele é uma multiplicidade inata, um

eiectus" (o "lapís" jogado na rua) poderia tornar-se o "angularis" (a pedra angular) e ao intuir essa possibilidade o sonhador é tomado

<sup>34.</sup> Epistola ad Hermannum Archiepiscopum Coloniensem em: Theatr. chem. V, p. 899.

<sup>35.</sup> No Tractatus aureus de HERMES lê-se: "in stercore ejectus... vilis et vilissimus" (jogado no esterco...vil e vilissimo).

<sup>36.</sup> Compare-se com [JUNG] Psychologische Typen (Obras compl. VI, p. 189s).

acúmulo de unidades hereditárias não integradas. O homem natural não é o Si-mesmo, mas uma partícula da massa e a própria massa; é a tal ponto coletivo que nem sequer tem a certeza de seu próprio eu. É esse o motivo pelo qual necessitou desde os primórdios dos mistérios de transformação, que o tornam "algo", arrancando-o da psique coletiva de caráter animalesco, isto é, pura multiplicidade.

105

106

No entanto, se a multiplicidade depreciada do homem natural for rejeitada, sua integração, ou melhor, o processo de auto-realização também será impossibilitado<sup>37</sup>. Isto equivale à morte espiritual. A vída, em seu verdadeiro sentido, não é apenas um deixar acontecer, mas também torná-la consciente: Somente a personalidade unificada é capaz de experimentar a vida, contrariamente àquele evento cindido em aspectos parciais que também se chama homem. A perigosa multiplicidade a que o sonho 4 já aludira é compensada pelo sonho 5, onde a serpente traça o círculo mágico protetor, delimitando desse modo a área tabu (v. tb. fig. 13), ou seja, um temenos (fig. 31). O símbolo do temenos aparece aqui numa situação análoga, reunindo o múltiplo numa ação conjunta: a reunião é agradável em seu aspecto superficial, mas logo perderá seu caráter prazeroso. A briga dos bodes que se confrontam evoluirá para a "tragédia". As analogias conhecidas, tais como a luta dos sátiros, por exemplo, é um ritual dos mistérios, cuja finalidade deve ser como sempre a religação do homem com a linhagem natural de seus ancestrais e, consequentemente, com a fonte da vida. Lembremos as palavras obscenas (αἰοχρολογία) das damas atenienses durante os mistérios de Elêusis, que serviam supostamente para aumentar a fertilidade da terra<sup>38</sup> (cf. o relato de HERÓDOTO<sup>39</sup> acerca das exibições durante as festividades de Ísis, em Bubástis).

A alusão ao significado compensatório do temenos, porém, ainda permanece obscura para o sonhador. Este preocupa-se muito mais com o perigo da morte espiritual provocado pela rejeição das conexões históricas, o que é bastante compreensível.

<sup>37.</sup> Esta formulação não afirma que o Si-mesmo é criado no decorrer da existência, mas apenas é conscientizado. O Si-mesmo existe anteriormente e desde todo o sempre, porém de modo latente, i.é, inconsciente. Compare-se com minhas explicações posteriores.

<sup>38.</sup> FOUCART, Les Mystères d'Éleusis.

<sup>39. [</sup>Nove livros das Histórias, II, 58].

### IMPRESSÃO VISUAL 19

Uma caveira. O sonhador quer chutá-la, mas não o consegue. Pouco a pouco o crânio transforma-se numa bola vermelha; depois, numa cabeça de mulher, que emite luz.

07

Os monólogos da caveira, no Fausto e em Hamlet, evocam o absurdo aterrador da existência quando é apenas considerada pelo "pálido esboco do pensamento". Foram opiniões e julgamentos tradicionais que levaram o sonhador a rejeitar a oferta desprezível e equívoca. Mas à medida em que ele tenta esquivar-se da visão sinistra da caveira, esta se transforma numa bola vermelha, alusão possível ao sol nascente, e depois se transmuta numa cabeca luminosa de mulher, o que lembra de imediato a visão 7. Trata-se aqui evidentemente de uma enantiodromia 40: após a rejeição atrás mencionada, o inconsciente se manifesta com maior força, primeiro através do antigo símbolo da unidade e divindade do Si-mesmo - o sol - passando depois para o tema da mulher desconhecida. personificação do inconsciente. Esse tema inclui naturalmente não só o arquétipo da anima, como também a relação com a mulher real. a qual por um lado é uma pessoa humana e, por outro, um receptáculo de natureza psíquica (a "bacia da irmã", tal como no sonho 15).

Na filosofia neoplatônica a alma mantém uma relação nítida 109 com a forma esférica. A substância da alma configura-se em torno das esferas concêntricas dos quatro elementos sobre o céu incandescente 41.

## IMPRESSÃO VISUAL 20

Um globo; a mulher desconhecida está de pé sobre ele, adorando o sol. 110

Esta impressão é uma ampliação da visão 7. A rejeição significa 11 certamente um aniquilamento de todo o desenvolvimento do pa-

Ver este conceito em [JUNG] Psychologische Typen, Definição ["Einstellung" (atitude)].

<sup>41.</sup> Compare-se com FLEISCHER, Hermes Trismegistus an die menschliche Seele, p. 6. E também a forma redonda do homem original platônico, e o Opacipos (esférico) de EMPÉDOCLES. Como no Timeu de PLATÃO, a "anima mundi" bem como a "alma do corpo" tem para os alquimistas a forma esférica; o ouro igualmente (fig. 209). Compare-se também com MAIER, De circulo physico quadrato, p. 11s. Quanto à relação entre o "elemento redondo" e o crânio ou a cabeça, compare com as minhas explicações em: O Símbolo da Transformação na Missa [Obras comp. XI, p. 219s].

ciente, até a ocorrência do sonho 18. Por isso reaparecem os símbolos iniciais, mas de forma ampliada. Tais enantiodromias são características nas seqüências dos sonhos em geral. Se o consciente não interviesse, o inconsciente permaneceria num movimento ondulatório infrutífero, tal como o tesouro que segundo a lenda leva nove anos, nove meses e nove noites para aflorar; no caso de não ser encontrado na última noite submergirá novamente e tudo recomeçará, a partir do início.

112

O globo deve originar-se da idéia da bola vermelha. Esta representa o sol, ao passo que o globo é uma imagem da terra sobre a qual a anima está adorando o sol (fig. 32). Assim pois a anima se distingue do sol, alusão ao fato de que este é um princípio distinto da anima. Esta última, personifica o inconsciente. O sol, porém, é um símbolo da fonte da vida e da totalidade última do homem (tal como é indicado na "solificatio"). Ora, o sol é um símbolo antigo, ainda que muito próximo de nós. Sabemos igualmente que os cristãos dos primeiros séculos tinham uma certa dificuldade em distinguir ο ήλιος ἀνατολῆς (o sol nascente) do Cristo<sup>42</sup>. Ao que tudo indica, a anima do sonhador ainda é uma adoradora do sol, pertencendo essencialmente ao mundo antigo, uma vez que o consciente. com sua atitude racional, se preocupa muito pouco ou quase nada com ela, impossibilitando sua modernização (ou melhor. cristianização). Parece mesmo que o processo de diferenciação do intelecto, iniciado na Idade Média cristã graças à formação escolástica, induziu a anima a regredir ao mundo da antiguidade. A Renascença fornece-nos provas suficientes disto; a mais nítida é a "hypnerotomachia" de Polifilo<sup>43</sup>, que encontra sua anima – a dama Polía – na corte de Vênus; Polia não tem preocupações de ordem cristă, mas é agraciada com todas as "virtudes" da antiguidade. (Com toda a razão o século XVI considerou *Polifilo* como um livro de mistérios 44.) Esta anima faz com que mergulhemos diretamente na antiguidade. Não consideraria errônea uma interpretação da enantiodromia acima descrita "ex effectu" como uma tentativa de escapar a essa preocupante e inverossímil regressão à antiguidade. En-

<sup>42.</sup> Compare-se com o argumento de AGOSTINHO, segundo o qual este sol não é Deus, mas aquele que o criou (In Ioannis evangelium XXXIV, 2) e o testemunho de EUSÉBIO, que ainda achava que entre os "cristãos" havia adoração ao sol (Constantini oratio ad sanctorum coelum, VI).

<sup>43.</sup> Compare-se com FIERZ-DAVID, Der Liebestraum des Poliphilo.

<sup>44.</sup> A introdução de BÉROALDE DE VERVILLE à edição francesa da Hypnerotomachia de 1600 demonstra este ponto de vista claramente. Compare-se também com as minhas explanações em Estudos Alquímicos.



Fig. 32, A "coniunctio solis et lunae", A virgem branca está de pé sobre a lua (?)-TRISMOSIN, Splendor solis (1582)



Fig. 33. Polifilo rodeado de ninfas. Le songe de Poliphile (1600)

sinamentos básicos essenciais da filosofia alquimista remontam diretamente ao sincretismo greco-romano tardio, o que foi suficientemente demonstrado por RUSKA em seu livro *Turba*<sup>45</sup>, por exemplo. Conseqüentemente, a simples alusão à alquimia faz-nos sentir a atmosfera do mundo antigo e ao mesmo tempo induz-nos a suspeitar de uma regressão a níveis pagãos.

Não é demais sublinhar aqui, com toda a ênfase, que o sonhador não tem a menor consciência destas coisas. Seu inconsciente, porém, está mergulhado nessas conexões que também se exprimem historicamente, fazendo-o comportar-se como se fosse um grande conhecedor desses estranhos fenômenos da história do espírito. Na realidade, inconscientemente, ele é um porta-voz da evolução anímica autônoma, tal como o alquimista medieval ou os neoplatônicos da antiguidade. Seria pois possível escrever a história a partir do inconsciente "cum grano salis", da mesma forma que a partir dos textos objetivamente disponíveis.

45. RUSKA, Turba.

113

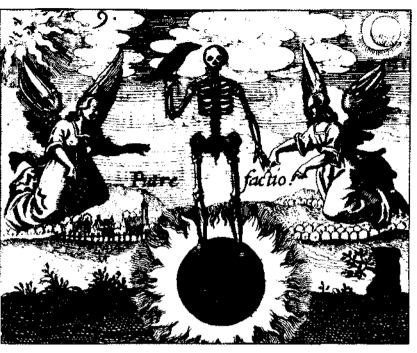


Fig. 34. O "negro" (nigredo) de pé sobre o redondo (sol niger). MYLIUS, *Philosophia reformata* (1622)

## IMPRESSÃO VISUAL 21

O sonhador está rodeado de ninfas. Uma voz diz: "Ora, sempre 114 estivemos aqui, mas não o notaste." (fig. 33)

Aqui, aumenta a regressão, chegando a representações da antiguidade. Ao mesmo tempo é retomada a situação do sonho 4 e através dela reaparece a situação de rejeição do sonho 18, onde o repúdio levou à enantiodromia compensatória do sonho 19. Entretanto, a imagem é ampliada pelo reconhecimento alucinatório de que se trata de uma realidade que sempre existira, embora não tivesse sido notada. Com essa constatação a psique inconsciente é conectada à consciência como elemento coexistente. O fenômeno da "voz" sempre tem um caráter definitivo e indiscutível para o sonhador, como o αὐτὸς ἔφα<sup>46</sup>, isto é, a voz enuncia uma verdade ou condição que já não pode ser posta em dúvida. O fato de que se

46. "Ele próprio < o > disse". Esta frase é uma alusão à autoridade de PITÁGORAS.

estabeleceu um contato com o passado remoto, isto é, com as camadas profundas da psique, é aceito pela personalidade inconsciente do sonhador e comunica-se também à consciência sob a forma de uma sensação de relativa segurança.

A visão que aparece no sonho 20 representa a anima como adoradora do sol. Ela sai, por assim dizer, da esfera (ou da forma esférica) (fig. 32). A primeira forma esférica é a do crânio, Segundo uma antiga concepção, a cabeca ou o cérebro é a sede da "anima intellectualis" (alma intelectual). Por isso o vaso alquímico deve ser redondo como a cabeça, a fim de que aquilo que nele for produzido também seja "redondo", isto é, simples e perfeito, tal como a "anima mundi" (alma do mundo) <sup>47</sup>. A coroação da obra é a produção do "redondo" presente no início (como "materia globosa": fig. 34; v. tb. figs. 115, 164, 165) e no fim (como ouro). Provavelmente a frase: "sempre estivemos aqui" refere-se a isso. O caráter regressivo da visão manifesta-se pelo fato de aparecerem de novo uma pluralidade de figuras femininas, tal como no sonho 4. Agora porém elas são caracterizadas como imagens da antiguidade, o que indica uma regressão histórica (tal como a adoradora do sol, no sonho 20). A decomposição da anima numa multiplicidade equivale a uma dissolução no indiferenciado, isto é, no inconsciente. Isto leva à conjetura de que, paralelamente à regressão histórica, opera-se uma relativa dissolução da consciência (processo que em seu grau máximo pode ser observado na esquizofrenia). A dissolução da consciência, o "abaissement du niveau mental" - na expressão de PIERRE JANET - aproxima-se de um estado mental primitivo. A "regio nymphidica" (região das ninfas), mencionada no tratado De vita longa de PARACELSO como sendo a situação originária e inicial do processo de individuação<sup>48</sup>, constitui um paralelo da cena onírica das ninfas.

### IMPRESSÃO VISUAL 22

116

117 Floresta virgem. Surge um elefante ameaçador. Um antropóide enorme, urso ou homem das cavernas com sua clava ameaça atacar o sonhador (fig. 35). De repente aparece o "homem de cavanhaque" e fixa o olhar no agressor de tal forma que este fica enfeitiçado. O

<sup>47.</sup> Compare-se com Liber Platonis quartorum em: Theatr. chem. V, p. 149s e 174. Este tratado é um texto harranítico de grande importância para a história da alquimia, com edições em árabe e em latim. Esta última foi infelizmente aviltada. O original foi provavelmente redigido no séc. X. Compare-se com STEINSCHNEIDER, Die europäischen Übersetzungen aus dem Arabischen, p. 44.

<sup>48.</sup> Recomendo ler os meus comentários em Estudos Alquímicos [parágr. 214].

sonhador porém entra em pânico. A voz diz: "Tudo deve ser regido pela 1112".

A pluralidade de ninfas fragmentou-se em componentes ainda 118 mais primitivas; isto significa que a animação da atmosfera psíquica intensificou-se consideravelmente, motivo pelo qual podemos concluir que o isolamento do indivíduo em relação a seus contemporâneos acentuou-se na mesma proporção. Não é difícil reportar o isolamento intensificado ao sonho 21, no qual a conexão com o inconsciente foi de fato constatada e aceita. Este dado, altamente irracional do ponto de vista da consciência, constitui um segredo a ser ciosamente guardado, pois seria difícil justificar sua existência a uma pessoa de senso comum. Caso o revelasse, seria tachado como um indivíduo completamente louco. A descarga da energia sobre o ambiente é pois cerceada, disso resultando um excedente energético que pesa do lado do inconsciente: isso explica o aumento anormal da autonomia das figuras inconscientes, culminando na agressão e no pavor. Aquilo que fora o divertido teatro de variedades das figuras inconscientes começa a ser algo perturbador. As ninfas da antiguidade podem ser aceitas mais facilmente. por representarem elementos estéticos. Por detrás dessas graciosas figuras, nem de longe se suspeita do mistério dionisíaco, do jogo dos sátiros com suas trágicas implicações, inclusive o estracalhamento sangrento do deus feito animal. Foi preciso que um NIETZSCHE viesse desnudar em toda a sua fragilidade a concepção ginasiana que o homem europeu nutria em relação à antiguidade! Sabe-se o quanto Dioniso significou para ele! Devemos levar a sério o que o filósofo alemão disse a respeito do deus - e mais ainda: tudo o que lhe aconteceu. Sem dúvida alguma, no estágio preliminar de sua doenca fatal, já previra que a lúgubre sorte de Zagreu lhe estava destinada. Dioniso significa o abismo da diluição passional, onde toda a singularidade humana se dissolve na divindade da alma animalesca primordial. Trata-se de uma experiência ao mesmo tempo abençoada e terrível. A humanidade, protegida pela cultura, acredita ter escapado a essa experiência, até o momento em que se desencadeia uma nova orgia de sangue, provocando o espanto dos "bempensantes" que não tardam a acusar como culpados o capitalismo, o armamentismo, os judeus e os maçons. 49

No fim do sonho aparece em cena, frente ao sonhador, o amigo de cavanhaque, qual um "deus ex machina" prestativo, que exorciza o insólito antropóide ameaçador. Quem sabe quanto a curiosidade imperturbável de Fausto diante dos fantasmas da noite de Walpurgis

119

<sup>49.</sup> Escrevi esta passagem na primavera de 1935.

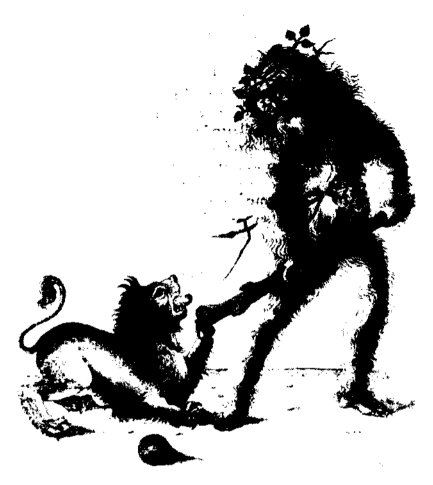


Fig. 35. Interpretação medieval do "homem selvagem".

Vaticano (séc. XV)

devia à presença prestativa de Mefisto, com sua atitude "matter-of-fact"! Oxalá muitos se lembrem ainda a tempo, nos momentos cruciais da reflexão científica e filosófica, do intelecto tão denegrido. Aqueles que o denigrem talvez jamais hajam vivenciado algo que lhes demonstre o valor do intelecto e a razão pela qual a humanidade forjou tal arma, com esforço tão admirável. O fato de não perceber tal coisa demonstra uma enorme alienação da vida. O intelecto, sem



Fig. 36. O diabo, como espírito do ar e do intelecto contrário a Deus. ilustração do Fausto, 1a. parte, de DELAÇROIX (1789-1863)

dúvida, é o diabo (fig. 36), um "estranho filho do caos", e o primeiro a quem podemos confiar a tarefa de lidar eficazmente com sua própria mãe. A experiência dionisíaca dá muito o que fazer ao diabo, sempre à procura de trabalho; o confronto com o inconsciente, que a isto se segue — segundo me parece — ultrapassa de longe os trabalhos de Hércules: um mundo de problemas que o intelecto não consegue resolver, nem mesmo em centenas de anos, o que explica por que a razão já entrou em férias diversas vezes a fim de recupe-

rar-se, realizando tarefas mais simples. Por isso talvez a alma tenha caído tantas vezes e durante longos períodos no esquecimento, e o intelecto precisou recorrer com frequência a palavras apotropaicas, tais como "oculto" e "místico", na esperança de que até as pessoas inteligentes acreditassem que ele dissera alguma coisa.

120

121

A voz declara categoricamente: "Tudo deve ser regido pela luz", que deve significar a consciência capaz de discernimento, da "illuminatio" (iluminação) verdadeira e honestamente obtida. As profundezas obscuras do inconsciente não devem ser negadas por um sofisma ou pela ignorância provenientes de um medo comum mal disfarçado e também não devem ser explicadas apressadamente por racionalizações pseudocientíficas. O que forçosamente devemos admitir é a existência na alma de coisas sobre as quais pouco ou nada sabemos e que possuem um grau de realidade pelo menos semelhante ao dos fenômenos do mundo físico, os quais também não compreendemos totalmente, embora afetem nossos corpos de modo mais persistente. Nenhuma pesquisa, afirmando que seu objeto não possui caráter próprio ou é "nada mais do que...", contribuiu para o conhecimento.

Com a intervenção ativa do intelecto inicia-se uma nova fase no processo inconsciente, a saber, o confronto da consciência com as imagens da mulher desconhecida (anima), do homem desconhecido ("sombra"), do velho sábio ("personalidade mana") o e com os símbolos do Si-mesmo. O próximo capítulo será dedicado a este assunto.



Fig. 37. A flor de sete pétalas. BOSCHIUS, Symbolographia (1702)

50. Compare-se estes termos com [JUNG] O Eu e o Inconsciente.



Fig. 38. Mercúrio como Virgem, de pé sobre a fonte de ouro (sol) e de prata (lua), com o filho dragão.

Tractatus qui dicitur Thomae Aquinatis de alchimia (1520)

# 3. O simbolismo da mandala

### A. SOBRE A MANDALA

Como já disse anteriormente, extraí de uma série concatenada de 400 sonhos todos aqueles que considero de natureza mandálica. A palavra mandala foi escolhida por designar o círculo ritual ou mágico utilizado especialmente no lamaísmo e também na ioga tântrica, como yantra ou instrumento de contemplação (fig. 39). As mandalas orientais usadas nos cultos são configurações estabelecidas pela tradição; costumam ser desenhadas ou pintadas e em festas especiais podem ser expressas pelos movimentos do corpo.

Em 1938, no mosteiro de Bhutia Busty<sup>2</sup>, tive a oportunidade de 123 conversar com um "rimpotche" lamaísta, chamado LINGDAM GOM-CHEN, sobre a mandala (khilkor). Ele explicou-me que ela é um "dmigs-pa" (pronuncie-se migpa), imagem mental (imago mentalis) que só pode ser construída através da imaginação de um lama que concluiu sua instrução. Nenhuma mandala é igual a outra, sendo individualmente diferentes. Acrescentou que as mandalas encontradas nos mosteiros e nos templos não têm significado particular, por serem meras representações exteriores. A verdadeira mandala é sempre uma imagem interior, construída pouco a pouco através da imaginação (ativa) somente em períodos de distúrbio do equilíbrio anímico, ou quando se busca um pensamento difícil de ser encontrado por não figurar na doutrina sagrada. O acerto desta afirmação tornar-se-á evidente no decorrer dos esclarecimentos que se seguirão. A configuração aparentemente livre e individual deve ser compreendida "cum grano salis", uma vez que em todas as

<sup>1.</sup> Remeto o leitor à exposição de ZIMMER em: Kunstform und Yoga im indischen Kultbild, e também a WILHELM e JUNG, O Segredo da Flor de Ouro.

<sup>2.</sup> Nas vizinhanças de Darjeeling.

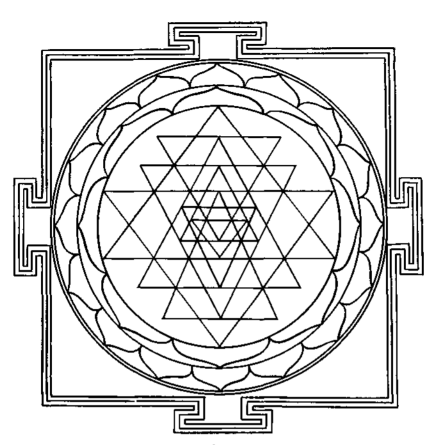


Fig. 39. Shri-Yantra.

mandalas lamaístas domina não somente um estilo inconfundível, como também uma estrutura tradicional. Assim, por exemplo, ela é sempre um sistema quaternário, uma "quadratura circuli" (quadratura do círculo), cujos conteúdos procedem invariavelmente da dogmática lamaísta. Há textos como o Shri-Chakra-Sambhara Tantra<sup>3</sup>, que contêm instruções para a construção da "imagem mental". O "khilkor" distingue-se estritamente do "sidpe-korlo", da roda do mundo (fig. 40), que representa todo o percurso das formas humanas de existência, segundo a concepção budista. Contrariamente ao "khilkor", a roda da vida é composta de um sistema

3. [AVALON, The Serpent Power, VII.]



Fig. 40. A "roda da Vida" tibetana (sidpe-korlo).



Fig. 41. A "grande pedra-calendário" mexicana.

ternário, sendo que os três princípios do mundo se encontram no centro, a saber: o galo, que representa a concupiscência, a serpente, que representa o ódio ou a inveja e o porco, que representa a ignorância ou inconsciência (avidya). Deparamos aqui com o dilema do três e do quatro, que também desempenha um papel no budismo. Encontraremos novamente este problema no decorrer da nossa série de sonhos.

Parece-me fora de dúvida que esses símbolos orientais surgiram 124 originalmente de sonhos e visões e não da fantasia de qualquer monge mahayana. Pelo contrário, pertencem aos símbolos religiosos mais antigos da humanidade (figs. 41, 42, 43, 44), e talvez já tivessem existido na era paleolítica (v. desenhos rupestres

rodesianos). Além disto, são universalmente difundidos, fato este que não aprofundarei aqui. Quero apenas sublinhar que as mandalas são produzidas, usando material empírico.



Fig. 42. Cristo-menino, carregando a cruz na mandala. Afresco de ALBERTUS PICTOR, Igreja de Hárkeberga, Suécia (aprox. 1480)

Em seu uso cultual, as mandalas são extremamente significativas pois seu centro contém em geral uma figura de supremo valor religioso: às vezes é o próprio Shiva, freqüentemente abraçado à Shakti, ou então Buda, Amitaba, Avalokiteshvara, ou ainda um dos grandes mestres do Mahayana, ou simplesmente o "dorje", símbolo de todos os poderes divinos, de natureza criativa ou destrutiva (fig. 43). O texto da Flor de Ouro, que procede do sincretismo taoísta, atribui a este centro propriedades alquímicas especiais, no sentido das qualidades do "lapis", assim como as do "elixir vitae" (elixir da vida), e portanto de um  $\varphi \hat{\alpha} \rho \mu \alpha \kappa \sigma v \hat{\alpha} \theta \alpha v \alpha \sigma i \alpha s$  (bebida que dá a imortalidade)<sup>4</sup>.

É essencial conhecer esta valorização máxima do símbolo, por- 126 quanto coincide com o significado central dos símbolos mandálicos individuais, caracterizados pelas mesmas qualidades de natureza por assim dizer "metafísica". Se não estivermos completamente en-ganados, eles representam um centro psíquico da personalidade que não é idêntico ao "eu". Observei tais processos e imagens ao longo de vinte anos, através de um material empírico relativamente abundante. Durante quatorze anos não divulguei, nem escrevi sobre tais observações, receando distorcê-las. No entanto, em 1929, no momento em que RICHARD WILHELM confiou-me o texto da Flor de Ouro, resolvi publicar pelo menos algumas alusões aos resultados de minhas observações. Em casos como esses, a cautela nunca é excessiva, pois o impulso da imitação e a avidez mórbida de apoderar-se da plumagem alheia, pavoneando-se com ela, leva muita gente a fazer uso desse tipo de temas "mágicos", para uso externo, como se fosse unguento. Na realidade, não hesitamos em fazer as coisas mais absurdas a fim de escapar à própria alma. Pratica-se a ioga indiana de qualquer escola, seguem-se regimes alimentares, aprende-se de cor a teosofia, rezam-se mecanicamente os textos místicos da literatura universal – tudo isto porque não se consegue mais conviver consigo mesmo e porque falta fé em que algo de útil possa brotar de nossa própria alma. Pouco a pouco esta última tornou-se aquela Nazaré da qual nada de bom se pode esperar; vai-se portanto procurá-la nos quatro cantos da terra: quanto mais distante e exótico, melhor. Não pretendo perturbar essas pessoas em suas ocupações prediletas. No entanto, se houver alguém que queira ser levado a sério mas se ilude, pensando que emprego métodos e doutrinas da ioga e sugiro a meus pacientes que desenhem mandalas para conduzi-los ao "ponto exato", então preciso protestar e recriminar as pessoas que lêem meus trabalhos com uma desatenção verdadeiramente condenável. A doutrina segundo a qual todo mau pensamento provém do coração, sendo a alma humana o recipiente de toda a iniquidade, deve estar arraigada até à medula dessas

4. Compare-se com REITZENSTEIN, Die hellenistischen Mysterienreligionen.

<sup>5.</sup> As aspas significam que nada "afirmo" com a expressão "metafísico", mas a utilizo apenas impropriamente, no sentido psicológico, a fim de caracterizar a estranha afirmação dos sonhos.



Fig. 43. Vajramandala lamaísta,

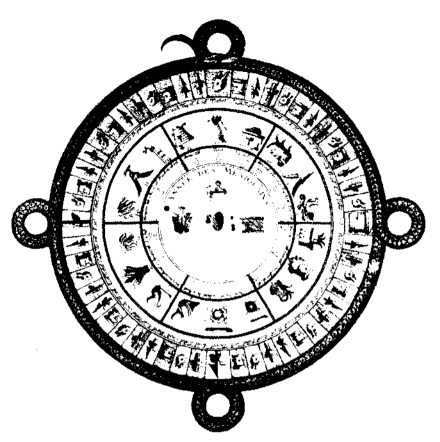


Fig. 44. Calendário mexicano.

pessoas. Se tivessem razão, a obra criativa de Deus representaria um lamentável fracasso e seria o caso de se aderir ao gnóstico MARCIÃO e expulsar o demiurgo incompetente. De ponto de vista ético, é extremamente prático delegar a Deus a responsabilidade exclusiva pela existência desse asilo de crianças débeis mentais, incapazes de levar a colher à boca. O ser humano é suficientemente dotado para preocupar-se consigo mesmo, uma vez que possui na própria alma o germe de sua transformação. Vale a pena observar pacientemente o que se processa em silêncio na alma. A maioria das transformações

Como diz Mestre ECKHART: "ez ist zemâle inne, niht ûze, sunder allez inne" (não está fora, mas dentro, todo dentro). (Deutsche Mystiker, II, p. 8,37).

e as melhores ocorrem quando não se é regido pelas leis vindas de cima e do exterior. Admito de bom grado que é tal o meu respeito pelo que acontece na alma humana, que receio perturbar e distorcer a silenciosa atuação da natureza, mediante intervenções desajeitadas. Por isso renunciei a observar pessoalmente o caso que nos ocupa, confiando a tarefa a um principiante, livre do peso do meu saber – tudo isto, para não perturbar o processo. Os resultados que aqui apresento são simples auto-observações conscienciosas e exatas, de uma pessoa de grande firmeza intelectual, que ninguém jamais sugestionou e que não seria passível de ser sugestionada. Os verdadeiros conhecedores do material psíquico reconhecerão facilmente a autenticidade e espontaneidade dos resultados aqui expostos.



Fig. 45. Hermes como psicopompo. Pedra de anel romano



Fig. 46. Dragão coroado, devorando a própria cauda.



Abb. 47

Fig. 47. Circulo formado por dois dragões; nos quatro cantos, os sinais dos quatro elementos.

ELEAZAR, Uraltes chymisches Werk (1760)

#### B. AS MANDALAS NOS SONHOS

Recapitulemos, para concluir, o simbolismo da mandala dos 127 sonhos iniciais já discutídos:

- Impressão visual 5: Serpente que traça um círculo em torno do sonhador.
- 2. Sonho 17: A flor azul.
- Sonho 18: O homem com as moedas de ouro na palma da mão. Espaço delimitado para o teatro de variedades.
- 4. Impressão visual 19: A esfera vermelha.
- Sonho 20: O globo terrestre.
   [O símbolo mandálico seguinte aparece no primeiro sonho da nova série.]

### SONHO 6

Uma mulher desconhecida persegue o sonhador. Ele corre sempre em 128 círculo.

A serpente do primeiro sonho mandálico foi uma antecipação. Frequentemente uma figura personifica certo aspecto do inconsciente, antecipando uma experiência ou ação que o próprio sujeito fará no futuro. A serpente indica um movimento circular, no qual o próprio sujeito se envolverá futuramente. Isto quer dizer que algo concebido como um movimento circular está em processo no inconsciente, pressionando de tal forma o consciente de modo a atingir o sonhador. A mulher desconhecida ou anima representa o inconsciente que importuna o sonhador, a ponto de fazê-lo girar em círculo. Disso resulta pura e simplesmente um centro potencial, que não é idêntico ao eu. Este último gira em torno do centro.

### SONHO 7

A anima acusa o sonhador de não preocupar-se suficientemente com 130 ela. Há um relógio marcando cinco para as ...?

A situação é semelhante: o inconsciente o importuna como se fosse uma mulher exigente. Isto explica o relógio, cujos ponteiros se movem em círculo. Para qualquer pessoa que vive atenta ao relógio cinco para as... representa um estado de certa tensão, uma vez que dentro de cinco minutos é hora de fazer isto ou aquilo. Talvez até se esteja com pressa. (O símbolo do movimento circular – v. fig. 13 –

está sempre ligado a uma certa tensão, conforme constataremos mais adiante.)

### SONHO 8

- 132 A bordo de um navio. O sonhador está ocupado com um novo método de orientação. Ora está longe demais, ora demasiado perto: o lugar certo está no meio. Há um mapa e nele está desenhado um círculo com o seu centro.
- Atarefa aqui apresentada é claramente a de estabelecer o centro, o lugar correto. Este último é o centro de um círculo. Ao anotar o sonho, ele lembrou-se que pouco antes havia sonhado que praticava tiro ao alvo (fig. 48); ora atirava alto demais, ora demasiado baixo. O alvo estava no meio. Ambos os sonhos pareciam-lhe muito significativos. O alvo é um círculo com um centro. A posição no mar é determinada de acordo com os astros que aparentemente giram em redor da terra. O sonho descreve portanto uma atividade que tem por fim construir ou determinar um centro objetivo. Trata-se de um centro fora do sujeito.

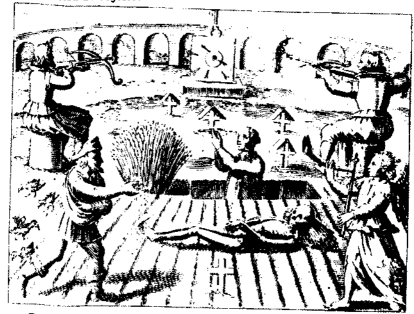


Fig. 48. A "putrefactio" (putrefação), sem a qual a meta do "opus" (obra) não pode ser atingida (daí, o tiro ao alvo).

STOLCIUS DE STOLCENBERG, Viridarium chymicum (1624)

### SONHO 9

Um relógio de pêndulo que não pára de funcionar, embora os seus pesos 134 não descam.

Trata-se de um tipo de relógio cujos ponteiros avançam ininterruptamente e, como não há nenhuma perda por atrito, ele é nada mais nada menos do que um "perpetuum mobile", em eterno movimento circular. Deparamos aqui com um atributo "metafísico". Como já foi dito antes, utilizo esta expressão em sentido psicológico. portanto figurativamente. Isto quer dizer que o atributo da eternidade é um testemunho do inconsciente, e não uma hipóstase. De qualquer modo, a mensagem do sonho perturba os critérios científicos do sonhador, mas é precisamente isto que confere à mandala seu significado peculiar. Coisas importantissimas não são aceitas por contradizerem aparentemente a razão, submetendo esta última a uma prova demasiadamente árdua. O movimento perpétuo, por não haver perda pelo atrito, indica que o relógio é cósmico e até mesmo transcendente. Em todo o caso, a questão aqui levantada é a de saber se o fenômeno psíquico expresso na mandala está sujeito às leis espácio-temporais ou não. Isto denota uma diferenca frente ao eu empírico, difícil de ser resolvida; em outras palavras, o outro centro da personalidade encontra-se num plano diferente do plano do eu pois, contrariamente a este, possui o atributo da eternidade, ou seja, de uma relativa intemporalidade.

### SONHO 10

O sonhador encontra-se na Peterhofstatt em Zurique, juntamente com 13 o médico, o homem de cavanhaque e a mulher-boneca. Esta é uma desconhecida que não fala e com quem ninguém fala. A questão é de saber a qual dos três homens a mulher pertence.

37

A torre da igreja de São Pedro em Zurique tem um mostrador de tamanho surpreendente. A Peterhofstatt é uma praça bem delimitada, um temenos, no mais verdadeiro sentido da palavra. Um espaço que pertence à igreja. Os quatro personagens encontram-se nesse espaço. O círculo do relógio é dividido em quatro partes, tal como o horizonte. O sonhador representa seu próprio eu, o homem de cavanhaque, o intelecto como "empregado" (Mefisto) e a mulherboneca, a anima. A boneca é o objeto da criança e portanto uma excelente expressão para a natureza não-ego da anima. Ela também é caracterizada como objeto pelo fato de ninguém dirigir-lhe a palavra. Esta negação – também presente nos sonhos 6 e 7 [parágrafos 128 e 130] – denota uma falta de relação entre o

consciente e o inconsciente; o mesmo se dá em relação à dúvida: a quem pertencerá a "desconhecida"? O "médico" também pertence ao não-ego e deve conter uma leve alusão a mim mesmo, embora naquela época o sonhador não estivesse em relação comigo7. O homem de cavanhaque, pelo contrário, pertence ao ego. Esta situação lembra imediatamente as relações descritas no esquema das funções (fig. 49). Ao conceber as funções da consciência dispostas em círculo, a função mais diferenciada é, via de regra, a portadora do eu; ela está sempre ligada a uma função auxiliar. A função "inferior", por seu lado, é inconsciente, sendo por isso projetada no não-ego. Ela liga-se também a uma função auxiliar. Logo, não seria impossível ver nas quatro pessoas do sonho uma representação das quatro funções como componentes da personalidade total, inclusive o inconsciente. A totalidade compreende o ego e o não-ego. O centro do círculo, enquanto expressão de uma totalidade, não coincidiria pois com o eu, mas sim com o Si-mesmo, enquanto síntese da personalidade total.(O centro marcado no círculo é uma alegoria bastante conhecida da natureza de Deus.) Na filosofia dos Upanixades, o Si-mesmo é inicialmente o atman pessoal, possuindo ao mesmo tempo uma qualidade cósmico-metafísica enquanto atman suprapessoal9.

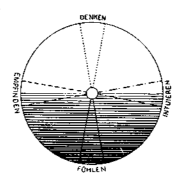


Fig. 49. Representação esquemática das quatro funções da consciência. O pensamento é aqui considerado como a função principal, ocupando o meio do semicírculo claro; o sentimento, enquanto função inferior, ocupa o semicírculo escuro, ao passo que as duas funções auxiliares ficam parcialmente no claro e parcialmente no escuro.

- 7. Como o sonho não se "referiu" a mim "nominalmente", mas apenas insinuando, o inconsciente não tem, pelo visto, a intenção de salientar a minha importância pessoal.
  - 8. Compare-se com [JUNG] Psychologische Typen [cap. X]
  - 9. DEUSSEN, Allgemeine Geschichte der Philosophie I.

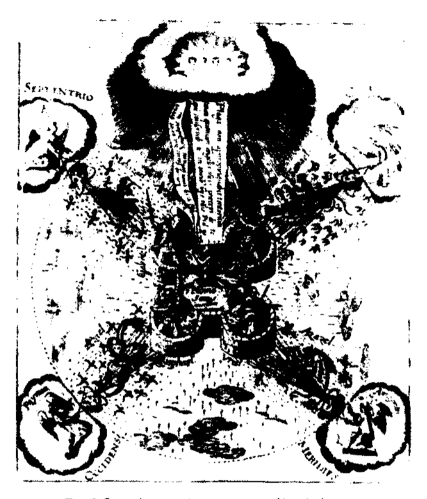


Fig. 50. O castelo que protege contra os espíritos da doença. FLUDD, Summum bonum (1629)

Na gnose encontramos idéias semelhantes. Menciono aqui a 138 idéia do Anthropos, do pleroma, da mônada e da centelha de luz (spinther), num tratado do Codex Brucianus: "This same is he (Monogenes) who dwelleth in the Monad (μόνας) which is in the Setheus (σηθεύs), and which came from the place of which none can say where it is... From him it is the Monad (uóvas) came, in the

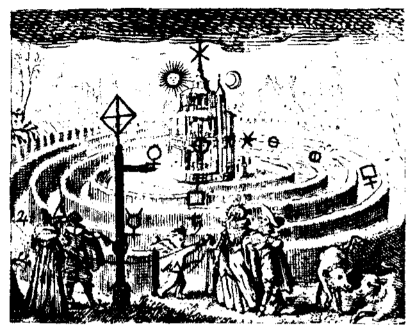


Fig. 51. O santrário do lapis circundado pelas órbitas dos planetas. Ele representa também um labirinto.

VAN VREESWYK, De Groene Leeuw (1672)

manner of a ship, laden with all good things (ἀναθόν), and in the manner of a field, filled, or (n) planted with every kind (vévor) of tree, and in the manner of a city (nolus), filled with all races (yevos) of mankind... This is the fashion of the Monad (uovas) - all these being in it: there are twelve Monads ( $\mu \delta \nu \alpha s$ ) as a crown upon its head... And to its veil (Καταπέτασμα) which surroundeth it in the manner of a defence  $(\pi \nu \rho \gamma \delta s)$  there are twelve Gates  $(\pi \nu \lambda \eta)$ ... This same is the Mother-city (μητρόπολις) of the Only-begotten (μονογενής)." (Ele é o próprio Monogenes, o qual habita a mônada que está em Setheus e proveio de um lugar que ninguém sabe dizer onde fica... Dele procedeu a mônada a modo de um barco carregado de toda espécie de boas coisas e a modo de um campo repleto ou plantado de toda espécie de árvores e a modo de uma cidade com todas as raças da humanidade... Esta é a maneira de ser da Mônada - uma vez que tudo isso nela se encontra: há doze mônadas em forma de coroa sobre a sua cabeça... E há doze portões que dão para o véu

que a circunda a modo de proteção ... Esta é a cidade-mãe do Unigênito).



Fig. 52. Harpócrates sentado sobre a flor de lótus. Gema anóstica

Acrescento à guisa de esclarecimento que Setheus é um nome 139 de Deus, que designa o Criador. O Monogenes é o Filho de Deus. A comparação da mônada com um campo e uma cidade corresponde à idéia do temenos (fig. 50). A mônada também é coroada (v. nesse contexto o "chapéu" do sonho 1 [parágr. 52] e do sonho 35 [parágr. 254]). Considerada como metrópole, a mônada é feminina, semelhante ao padma (lótus), forma básica da mandala lamaica. (No contexto chinês corresponde à flor de Ouro e no Ocidente, à Rosa e à Flor de Ouro.) Nela habita o Filho de Deus, o Deus que se manifestou<sup>11</sup>. No Apocalipse encontramos o Cordeiro no centro da Jerusalém celeste. Em nosso texto diz-se igualmente que Setheus habita o santíssimo do Pleroma, cidade de quatro portas (que se assemelha à cidade de Brahman sobre o Meru, a Montanha do Mundo, na Índia). Em cada porta há uma mônada 12. Os membros do Anthropos, nascido do Autogenes (Monogenes), correspondem às quatro portas da cidade. A mônada é uma centelha de luz

- 10. [Destacado por JUNG.] (BAYNES, A Coptic Gnostic Treatise [p. 89]).
- 11. Buda, Shiva etc. no lótus (fig. 52); Cristo na rosa, no colo de Maria (existe um rico material sobre este tema em: SALZER, Die Sinnbilder und Beiworte Mariens); o lugar germinativo do corpo diamantino na flor de ouro. Compare-se com a circumambulatio no espaço quadrado, sonho 16, parágr. 164.
- 12. BAYNES, op. cit., p. 58. Compare-se com a Vaira-Mandala (fig. 43), em cujo centro se encontra o grande Dorje, cercado por doze dorjes menores, bem como a mônada única coroada com doze mônadas. Além disso, em cada um dos quatro portais encontra-se um dorie.

(spinther) e uma imagem do Pai idêntica ao Monogenes. Há uma invocação que diz: "Thou art the House and the Dweller in the House<sup>13</sup>." (Vós sois a Casa e o Habitante da Casa). O Monogenes está de pé sobre um tetrapeza<sup>14</sup>, mesa ou estrado de quatro colunas correspondentes à quaternidade dos quatro evangelistas<sup>15</sup>.

A idéia do lapis "relaciona-se intimamente com estas representações. Em HERMES, o "lapis" diz: "Me igitur et filio meo coniuncto, nil melius ac venerabilius in Mundo fieri potest." (Nada há no mundo de melhor e mais digno de veneração do que minha união com meu Filho 16.) O Monogenes também é denominado "a luz escura" 17. Segundo o Rosarium, HERMES diz: "Ego lapis' gigno lumen, tenebrae autem naturae meae sunt." (Eu gero a luz; no entanto, as trevas também pertencem à minha natureza 18.) A alquimia conhece igualmente o "sol niger" (sol negro) 19 (fig. 34).

A seguinte passagem do Tractatus aureus, capítulo IV, é um paralelo interessante do Monogenes que habita o seio da cidade-mãe e é idêntico à mônada coroada e envolta num véu: "O soberano reina, tal como é testemunhado por seus irmãos (e) diz: 'Serei coroado e adornado com o diadema e revestido com as vestes do Reino, dou alegria aos corações e, acorrentado aos braços e seios de minha mãe e à sua substância, mantenho coesa e em repouso a minha substância, e componho o invisível a partir do visível; assim aparecerá o que está oculto, e tudo o que os filósofos ocultaram será gerado a partir de nós. Compreendei, observai e meditai estas palavras, ó vós que escutais, e não busqueis mais nada. Desde o princípio, o homem foi

140

141

<sup>13.</sup> Op. cit., p. 94

<sup>14.</sup> Op. cit., p. 70.

<sup>15.</sup> Compare-se com IRENEU [Adversus haereses], III, XI, e CLEMENTE, Stromata, V, VI. Semelhante ao tetramorfo como montaria da Igreja (fig. 53).

<sup>16.</sup> Rosarium (Art. aurif. II, p. 240). As citações de HERMES foram tiradas do cap. IV do Tractatus aureus [Ars chem., p. 23s, e Bibl. chem. 1, p. 427s].

<sup>17.</sup> BAYNES, op. cit., p. 87.

<sup>18.</sup> As citações de HERMES do autor anônimo do Rosarium contêm alterações intencionais que são muito mais do que falhas de leitura. São propriamente criações novas às quais confere maior autoridade pelo uso do nome de Hermes. Comparei as três edições impressas do Tractatus aureus, de 1566 e 1610 e 1692, e achei que todas elas concordam entre si. As citações do Rosarium (p. 239) no Tractatus aureus (p. 23s) dizem o seguinte: "Iam Venus aít: Ego genero lumen, nec tenebrae meae naturae sunt... me igitur et fratri iunctis nihil melius ac venerabilius." [Pois Vênus diz: Gero a luz, mas a escuridão não pertence à minha natureza... por isso não há nada melhor e mais digno do que a união de mim mesma com meu irmão.]

<sup>19.</sup> Compare-se com MYLIUS, Phil. ref., p. 19.

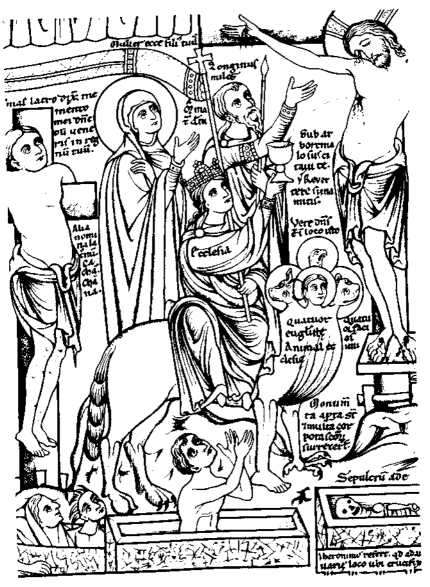


Fig. 53. O Tetramorfo como montaria da Igreja. HERRAD VON LANDSBERG, Hortus deliciarum, Crucifixão (aprox. 1180)

gerado pela natureza cujas entranhas são de carne e não de outra substância."

O "rei" é uma referência ao lapis. Este último é o "Senhor", conforme se depreende da seguinte passagem do Rosarium<sup>20</sup>: "Et sic Philosophus non est Magister lapidis, sed potius minister." (E assim, o filósofo não é o senhor da pedra, mas sim o seu servidor.) Da mesma forma, a realização definitiva do lapis na forma do hermafrodita coroado é designada por "Aenigma Regis" (Enigma do Rei).<sup>21</sup> Um poema alemão que se refere a este enigma diz<sup>22</sup>:

Hie ist geboren der Kayser aller ehren Kein höher mag uber jn geboren werden. Mit kunst oder durch die natur Von keiner lebendigen creatur. Die Philosophy heisen jn jhren Suhn Er vermag alles was sie thun. (fig. 54)

(Aqui nasceu o Imperador digno de todas as honras Ninguém superior a ele poderá nascer Pela arte ou pela natureza De nenhuma criatura viva. Os Filósofos chamam-no seu Filho Ele torna possível tudo o que eles fazem.)

Os dois últimos versos poderiam ser uma referência direta à citação já mencionada de HERMES.

É como se os alquimistas tivessem começado a vislumbrar que o Filho – o qual, segundo a concepção clássica (e cristã) é eternamente inerente ao Pai, manifestando-se como dádiva divina à humanidade – fosse algo que o homem pudesse produzir ("Deo concedente") a partir de sua própria natureza. A heresia deste pensamento é óbvia.

145 A natureza feminina da função inferior se deve à sua contaminação com o inconsciente. Por suas características femininas, o inconsciente é personificado pela anima, no homem; na mulher, dá-se o contrário<sup>23</sup>.

<sup>20.</sup> Art. aurif. II, p. 356.

<sup>21.</sup> Op. cit., p. 359.

<sup>22.</sup> Op. cit., p. 359s.

<sup>23.</sup> Compare-se com [JUNG] O Eu e o Inconsciente [parágrs, 296s].

Admitindo-se que este sonho e os que o antecederam signifiquem realmente algo que suscita no sonhador uma sensação de suma importância e admitindo-se também que tal importância corresponde, digamos assim, aos pontos de vista referidos no comentário, atingiríamos então o ponto culminante de uma intuição introspectiva de grande audácia. Em todo o caso, para uma consciência despreparada, o eterno relógio de pêndulo já é difícil de digerir e poderia facilmente paralisar vôos intelectuais demasiadamente altos.



Ænigma Regis. Bie ist geboren der Beyser aller ebzen/ Bein hoher mag vher in geboren werden.

Fig. 54. O Hermafrodita, com três serpentes de um lado e uma do outro; embaixo, o Dragão-Mercúrio tricéfalo.

Rosarium philosophorum, in: Artis auriferae II (1593)

#### SONHO 11

148

O sonhador, o médico, um piloto e a mulher desconhecida viajam num avião. De repente uma bola de croqué despedaça o espelho, instrumento de navegação indispensável, e o avião cai. Reaparece a dúvida: a quem pertence a mulher desconhecida.

O médico, o piloto e a mulher desconhecida são caracterizados como pertencendo ao não-ego. Os três são estranhos. Logo, o sonhador possui unicamente a função diferenciada portadora do eu e isto significa que o inconsciente ganhou muito terreno. A bola de croqué pertence a um jogo em que a bola é impelida com um taco, para passar sob um arco de arame. O sonho 8 [parágr. 69] diz que não se deve (voar?) por cima do arco-íris, mas que se deve passar por baixo dele. Quem quiser passar por cima cairá. O vôo é alto demais. O jogo de croqué é jogado na terra e não no ar. Não devemos elevar-nos acima da "terra", ou seja, acima da dura realidade, o que acontece frequentemente ao sermos tomados por intuições geniais. Nunca estamos à altura de nossos pressentimentos e portanto jamais devemos identificar-nos com eles. Somente os deuses passam sobre a ponte do arco-íris; os mortais, porém, caminham sobre a terra. estando sujeitos às suas leis (fig. 16). A natureza terrestre do ser humano, apesar de sua capacidade de intuição, é lamentavelmente imperfeita. Esta imperfeição no entanto é inata ao seu ser, à sua realidade. O homem não consiste apenas de suas melhores intuições. idéias e aspirações mais altas, mas também de suas condições odiosas, tais como a hereditariedade e aquela série indelével de recordações, gritando: "Você fez isso, então você é isso!" O homem já perdeu a cauda dos sáurios pré-históricos, mas em compensação pende de sua alma uma corrente que o prende à terra: uma corrente homérica\* de "condições" tão pesadas, que o melhor é ficar preso a elas, mesmo com o risco de não tornar-se herói, nem santo. (A história dá-nos o direito de não atribuir um valor absoluto a estas normas coletivas.) O fato de estarmos ligados à terra não significa que não possamos crescer. Muito pelo contrário, tal fato é uma "conditio sine qua non" desse crescimento. Não há árvore alguma, por mais alta e nobre que seja, que tenha renunciado às suas raízes obscuras. Cresce tanto para cima como para baixo. A questão de se saber para onde vamos é, sem dúvida, da maior importância;

<sup>\* [</sup>A edição anglo-americana tem a seguinte nota de rodapé: "A 'cadeia áurea de Homero' é na alquimia uma corrente de grandes sábios, a começar por Hermes Trismegistus, que conecta o céu com a terra. Ao mesmo tempo é uma corrente de substâncias e diversos estados químicos, que aparecem ao longo do processo alquímico. Compare-se com Aurea catena Homeri."]



Fig. 55. Fausto diante do espelho mágico. Água-forte de REMBRANDT (aprox. 1652)

entretanto, saber quem vai para onde é igualmente importante. O "quem" sempre implica um "de onde vem". É preciso ter uma verdadeira grandeza para permanecer na altura. Mas ser presunçoso é fácil. Difícil é atingir o centro verdadeiro (v. sonho 8 [parágr. 132]). Nesse sentido, é indispensável ter consciência dos dois lados da personalidade humana, de suas metas e de sua origem. Esses dois aspectos nunca devem ser separados, seja pela soberba (hybris), seja pela covardia.

Enquanto "instrumento de navegação indispensável", o "espelho" provavelmente é uma referência ao intelecto que é sempre capaz de pensar e nos persuade a identificarmo-nos com suas percepções (qualidade espelhante). O "espelho" é, para SCHOPENHAUER, uma das metáforas prediletas do intelecto. No sonho, é adequadamente caracterizado pela expressão "instrumento de navegação", por ser o guia indispensável para o homem através do mar sem rumo. No entanto, quando o homem sente faltar o chão debaixo dos pés e começa a especular, seduzido pela intuição que alça vôo para o infinito, a situação torna-se perigosa. (fig. 55)

O sonhador forma de novo uma quaternidade com as três pessoas do sonho. A mulher desconhecida, a anima, representa invariavelmente a função "inferior", isto é, a função indiferenciada. No caso do nosso sonhador, trata-se do sentimento. A bola de croqué pertence ao tema do "redondo", sendo portanto um símbolo da totalidade, ou seja, do Si-mesmo, que se mostra neste contexto hostil ao intelecto (ao espelho). Pelo visto, o sonhador "navega" demais com o intelecto, perturbando assim o processo de individuação. No tratado De vita longa, PARACELSO descreve o quatro como "Scaiolae", e o Si-mesmo como "Adech" (Adão, homem primordial). Como é sublinhado por PARACELSO, ambos dificultam a "obra" a tal ponto que quase se poderia falar de uma hostilidade por parte de Adech<sup>24</sup>.

#### SONHO 12

149

150

- 151 O sonhador encontra-se numa plataforma de bonde junto ao pai, à mãe e à irmã, em situação de perigo.
- Aqui também o sonhador constitui uma quaternidade com as demais personagens do sonho. A queda leva-o de volta à infância, quando o ser humano ainda está longe de seu estado de totalidade. O grupo familiar representa a totalidade, cujos componentes ainda

<sup>24.</sup> Compare-se com Estudos Alquímicos [parágrs. 209s].

são projetados sobre os membros da família, sendo por eles personificados. Tal estado é perigoso para o adulto, por ser regressivo: no fundo, significa uma cisão de sua personalidade, fato este que é sentido pelo primitivo como uma ameaça de "perda da alma". Na cisão, os componentes da personalidade integrados com tanta dificuldade são novamente impelidos para fora. Perde-se a culpa, que é substituída por uma inocência infantil; reaparece então o pai mau responsável por isto e a mãe pouco amorosa responsável por aquilo e nesses inegáveis nós causais fica-se preso como uma mosca em teia de aranha, sem perceber que se perdeu a liberdade moral<sup>25</sup>. Tudo o que os pais e os antepassados fizeram de errado contra a criança, o adulto declara ser sua condição dada (Gegebenheit), com a qual terá de conviver. Somente a um tolo interessa a culpa do outro. frente à qual nada se pode fazer. O homem inteligente aprende através de sua própria culpa. A pergunta poderia ser esta: Quem sou eu, a quem sucedem todas essas coisas? Olhando para dentro de seu coração ele encontrará certamente a resposta a esta pergunta crucial.

No sonho anterior, o veículo era um avião; neste, é um bonde 153 elétrico. O tipo de veículo, num sonho, ilustra o tipo de movimento. ou a maneira pela qual se avança no tempo – em outras palayras. como se vive sua vida psíquica, individual ou coletivamente, por seus próprios meios ou por meios emprestados, espontaneamente ou mecanicamente. No avião, o sonhador é conduzido por um piloto desconhecido, isto é, por uma intuição de origem inconsciente. (A falta, aqui, é a utilização excessiva do "espelho" para a navegação.) No sonho de que tratamos agora, ele está num bonde elétrico que pode ser usado por qualquer pessoa; isto significa que ele se movimenta ou se comporta como qualquer pessoa. Mesmo assim, no sonho em questão, ele continua a ser uma dentre quatro pessoas, o que quer dizer que ele se encontra nos dois veículos por causa de sua aspiração inconsciente para a totalidade.

<sup>25.</sup> MESTRE ECKHART diz: "...'Eu não vim à terra para trazer a paz mas a espada para cortar todas as coisas, para te separar do teu irmão, do teu filho, da tua mãe e do teu amigo, que na verdade são teus inimigos'. Pois, na verdade, aquele que te adoça a vida é teu inimigo. Se o teu olho vê todas as coisas, teu ouvido ouve todas as coisas, e o teu coração se lembra de todas as coisas, na verdade, em todas essas coisas a tua alma é destruída" (Deutsche Mystiker II, p. 14, 23s).



Fig. 56. A fonte da juventude do Codex de Sphaera (séc. XV).

### SONHO 13

Um tesouro jaz no fundo do mar. É preciso mergulhar por uma 154 abertura estreita. É perigoso, mas lá embaixo encontrar-se-á um companheiro. O sonhador ousa pular no escuro e descobre lá embaixo um belo jardim disposto simetricamente, com uma fonte no meio (fig. 56).

No mar do inconsciente jaz oculto o "tesouro de difícil acesso", que só é alcançado pelo corajoso. Conjeturo que a jóia também pode ser o "companheiro", alguém que anda ao nosso lado e junto de nós através da vida – provavelmente uma analogia ao eu solitário que encontra um tu no Si-mesmo, pois este último é inicialmente um não-ego estranho. Este é o tema do companheiro mágico. Citarei três exemplos famosos: os discípulos no caminho de Emaús, Krishna e Arjuna no Bhagavadgíta e Moisés e El-Khidr na sura 18 do Corão<sup>26</sup>. Levo além a conjectura: o tesouro no mar, o companheiro e o jardim são uma e a mesma coisa, isto é, o Si-mesmo. O jardim é de novo o temenos, e a fonte, a nascente da "água viva" mencionada por João temenos, e a fonte, a nascente da "água viva" mencionada por João 7,38, a qual também foi procurada e encontrada pelo Moisés do Corão, com El-Khidr a seu lado<sup>27</sup>, um de "nossos servidores, dotado de nossa graça e sabedoria" (sura 18). E segundo a lenda, no chão do deserto, em torno de El Khidr, brotaram flores primaveris. A imagem do temenos com a fonte, inspirada na antiga arquitetura cristã, tornou-se o pátio da mesquita islâmica, tendo ao centro a casa de banhos ritualística (por exemplo, Ahmed Ibn-Tulun, no Cairo). No claustro ocidental também encontramos algo semelhante: a fonte no jardim. Acrescente-se o "jardim das rosas dos Filósofos", que conhecemos através dos tratados de alquimia, representado mais tarde em belas gravuras em cobre. "O Habitante da Casa" ("The Dweller in the House") – (v. comentário do sonho 10 [parágrafo 139]) representa o "companheiro". O centro e o círculo aqui figurados como fonte e jardim são analogias do "lapis" que entre outras coisas é um ser vivente (figs. 25 e 26). No Rosarium, HERMES põe em sua boca as seguintes palavras: "Protege me, protegam te. Largire mihi ius meum, ut te adiuvem" (Protege-me, e eu te protegerei. Dá-me o que é meu, a fim de que eu te ajude). O "lapis", neste contexto, é como um bom amigo e auxiliar que nos ajuda quando o ajudamos, o que indica uma relação compensatória.

<sup>26.</sup> Compare-se com o meu trabalho Über Wiedergeburt [parágrs. 135s].

<sup>27.</sup> VOLLERS, Chidher II, p. 235s.

<sup>28.</sup> Art. aurif. II, p. 239. Esta citação do Tractatus aureus segundo a edição de 1566 (Ars chemica) diz: "Largiri vis mihi meum ut adiuvem te." [Queira dar-me o que é meu, para que eu te ajudel.



Fig. 57. O banho imperial na água da fonte milagrosa, sob a influência do Sol e da Lua. Biblioteca Angelica (séc. XIV)

(Lembro neste ponto o que foi dito no comentário do sonho 10 [parágrafo 138s], sobretudo no que diz respeito ao paralelo Monogenes – "lapis" – Si-mesmo.)



Fig. 58. O Cristo, fonte do fogo, com os estigmas "chamejantes". Vitral do Coro da Igreja do antigo Mosteiro da Königsfelden, Sulça (séc. XIV)

A queda por terra leva portanto ao fundo do mar, logo, ao inconsciente. Com isto, o sonhador obtém a proteção do temenos contra a cisão da personalidade causada pela regressão à infância. A situação assemelha-se à dos sonhos 4 e 5 [parágrafos 58 e 62], na qual o círculo mágico representava a proteção contra a atração da

15€

multiplicidade do inconsciente. (Do mesmo modo, os perigos da tentação acometem Polifilo, quando este inicia sua Nekyia [descida]).

A fonte da vida é, como El Khidr, uma boa companheira, mas 157 nem por isso isenta de perigos. Segundo o Corão, o velho Moisés precisou enfrentar provações penosas por causa dessa fonte - que é o símbolo da força vital em incessante renovação (figs. 57 e tb. 25, 26, 27 e 84), como o relógio que nunca pára. Uma palavra nãocanônica do Senhor diz: "Quem está perto de mim está perto do fogo"29. Este Cristo esotérico é uma fonte de fogo (fig. 58), que provavelmente tem alguma relação com o πῦρ ἀεὶ ζῶον (eterno fogo da vida) de HERÁCLITO - e assim também a "aqua nostra" (nossa água) é "ignis" (fogo), segundo a concepção dos filósofos alquimistas 30. A fonte não é apenas o fluir da vida, mas também o seu calor. isto é, o seu ardor, o segredo da paixão, cujos sinônimos têm sempre as características do fogo<sup>31</sup>. A "aqua nostra", que tudo dissolve, é um ingrediente indispensável para a produção do lapis. No entanto, a fonte surge na parte inferior, razão pela qual o caminho passa por baixo. A fonte ardente da vida só é encontrada embaixo. Este embaixo é a história natural do homem, de sua ligação causal com o mundo dos instintos (fig. 16). Sem esta ligação, nem o "lapis", nem o Si-mesmo poderão cumprir-se.

# SONHO 14

158 O sonhador entra com o pai numa farmácia. Lá há ofertas de coisas de valor a preço baixo, sobretudo de uma água especial. O pai conta-lhe acerca do país de onde essa água provém. Em seguida, atravessa o Rubicão, de trem.

Nas "farmácias" tradicionais, com seus vidros e potes, suas águas, seu "lapis divinus" e "infernalis" (pedra divina e infernal) e

<sup>29.</sup> Uma citação de ARISTÓTELES no Rosarium (Art. aurif. II, p. 317) diz: "Elige tibi pro lapide, per quem reges venerantur in Diadematibus suis ...quia ille est propinquus igni." [Elege por tua pedra aquilo que faz com que os reis sejam venerados em suas coroas... pois esta < pedra > está junto do fogo.]

<sup>30.</sup> Compare-se com o texto de KOMARIUS, em que Cleópatra explica o significado da água (BERTHELOT, Alch. grecs, IV, XX, 8s).

<sup>31.</sup> Rosarium (Art. aurif. II, p. 378): "Lapis noster hic est ignis ex igne creatus et in ignem vertitur, et anima eius in ignem moratur." [Essa nossa pedra é fogo criado do fogo e em fogo se transformará e sua alma habita no fogo.] Esta passagem poderia ter sido inspirada no seguinte: "Item lapis noster, hoc est ignis ampulla, ex igne creatus est, et in eum vertitur." [Assim também a nossa pedra é o frasco de fogo criado do fogo e que a ele retorna] (Allegoria Sapientum em: Bibl. chem. I, p. 468a)

seus magistérios, ainda se conserva uma reminiscência sensível da parafernália da cozinha alquímica daqueles que viam no "donum spiritus sancti" (dom do espírito santo) – o "dom precioso" – apenas a quimera da fabricação do ouro. A "água especial" é por assim dizer a "aqua nostra non vulgi" (nossa água que não é vulgar) 32. Não é difícil compreender que o pai o conduz à fonte da vida, uma vez que é seu procriador natural. Ele representa de certo modo a terra ou o solo de onde jorrou a fonte de sua vida. Em sentido figurado, porém, é o "espírito que ensina", que o inicia no sentido da vida, explicando-lhe os segredos, segundo o ensinamento dos antigos. É um mediador da sabedoria tradicional. Na realidade, porém, o educador paterno em nossa época apenas preenche esta função no sonho do filho sob a figura arquetípica do pai: o "Velho Sábio".

A água da vida pode ser obtida a baixo preço, pois todos a possuem embora desconheçam seu valor. Ela "spernitur a stultis" (é desprezada pelos tolos), pois eles acreditam que tudo o que é bom sempre está fora e em outro lugar, e que a fonte dentro de sua própria alma nada mais é do que... Como o lapis, é de "pretio quoque vilis" (de baixo preço) e, como no *Prometheus* de SPITTELER, "in viam eiectus" (atirado à rua) por todos, desde o sumo sacerdote e a Academia até o camponês. E na rua, Ahasvero encontra a jóia e a guarda no bolso. O tesouro mergulha de novo no inconsciente.

Mas o sonhador percebe algo, e com enérgica determinação atravessa o Rubicão. Compreendeu que o fluir e o fogo da vida não podem ser subestimados, por serem indispensáveis à realização da totalidade. Quem passa o Rubicão não pode voltar atrás.

#### SONHO 15

Quatro pessoas descem rio abaixo: o sonhador, o pai, um determinado 162 amigo e a mulher desconhecida.

Na medida em que o "amigo" é uma personalidade determinada 16 e bem conhecida, pertence ao mundo consciente do eu, tal como o

32. A "aqua nostra" também é chamada "permanens" (eterna) e corresponde ao υδωρ Θεῖον dos gregos: "aqua permanens, ex qua quidem aqua lapis noster preciosissimus generatur" (água eterna da qual se origina a nossa pedra preciosissima), lê-se na Turba philosophorum (Art. aurif. l, p. 13). "Lapis enim est haec ipsa permanens aqua, et dum aqua est, lapis non est" [A pedra é esta água eterna, que enquanto permanece água não é pedra] (op. cit., p. 16). O preço baixo da "água" é ressaltado de várias maneiras, como em op. cit., p. 28: "Quod quaerimus publice minimo precio venditur, et si nosceretur ne tantillum venderent mercatores." [O que nós procuramos será vendido publicamente por um preço mínimo, e se fosse reconhecido, os comerciantes não o venderiam tão barato.]

pai. Algo de essencial aconteceu: no sonho 11 [parágr. 147], o inconsciente estava numa relação três por um; agora a relação se inverteu; o sonhador é que está na relação três por um, que é a mulher desconhecida. Logo, o inconsciente despotenciou-se. A razão disto está no fato de que o inferior se ligou ao superior pela imersão, isto é, o sonhador resolveu viver não só como ser mental incorpóreo, mas também aceitando o corpo e o mundo dos instintos, a realidade dos problemas da vida e do amor, vivendo-os concretamente<sup>33</sup>. Foi este o Rubicão transposto. A individuação, a realização própria, não é apenas um problema espiritual, e sim o problema geral da vida.

# SONHO 16

164 Há muitas pessoas presentes. Todas caminham da direita para a esquerda, em torno de um quadrado. O sonhador não está no centro, mas sim num dos lados. Dizem que vão reconstruir o macaco gibão.

O quadrado aparece aqui pela primeira vez. Deve ter-se 165 originado do círculo, mediante as quatro pessoas (isto será confirmado mais tarde). O problema da quadratura do círculo, assim como o "lapis", a "tinctura rubea" (tintura rubra) e o "aurum philosophicum" (ouro filosofal), intrigava os espíritos medievais. A quadratura do círculo é um símbolo do "opus alchymicum" (trabalho alquímico) (fig. 59), na medida em que decompõe a unidade caótica originária nos quatro elementos, recompondo-os novamente numa unidade superior. A unidade é representada pelo círculo e os quatro elementos, pelo quadrado. A produção do uno a partir do quatro é o resultado de um processo de destilação, ou melhor, de sublimação, que se dá numa forma "circular"; em outras palavras, o destilado foi submetido a diversas destilações<sup>34</sup>, a fim de extrair-se a "alma" ou o "espírito" em sua forma mais pura. Via de regra, o resultado é designado como "quintessência", mas este não é o único nome dado ao "uno" sempre desejado e nunca atingido. Ele tem "mil nomes" como a materia prima, dizem os alquimistas. Em sua Confession<sup>35</sup>, HEINRICH KHUNRATH diz a respeito da destilação circular: "Durch Circumrotation oder Circularische Philosophische umblauffung des

<sup>33.</sup> Os alquimistas referiam-se em geral veladamente a isto. P. ex. a citação de ARISTÓTELES no Rosarium (Art. aurif. II, p. 318): "Fili, accipere debes de pinguiori carne" [Filho, tu deves servir-te da carne mais gorda.] No Tractatus aureus (cap. IV) lê-se: "Homo a principio natura generatur, cuius viscera carnea sunt..." [Desde os primórdios, o homem é criado da natureza, e as suas visceras são de carne.]

<sup>34.</sup> Compare-se com [JUNG] Estudos Alquímicos [parágrs. 185s.]

<sup>35.</sup> Von hylealischen Chaos, p. 204s.

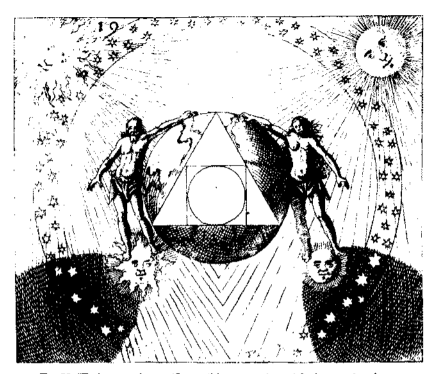


Fig. 59. "Todas as coisas estão contidas somente no três / no quatro elas se alegram" (Quadratura do círculo). JAMSTHALER, Viatorium spagyricum (1625)

Quaternarii... widerumb bracht werden zur höchsten unnd aller reinsten Simplicitet oder Einfalt... Monadis Catholicae plusquamperfectae... Aus dem unreinen groben Eins wird ein höchstreines subtiles Eins" etc. (Pela circum-rotação ou revolução filosófica circular do quaternário... a suprema e puríssima simplicidade ou inocência é restabelecida... a mais que perfeita "monadis catholicae" (mônada católica)... Do uno grosseiro e impuro resulta o uno puríssimo e sutil, etc.). A alma e o espírito devem separar-se do corpo, como se fosse uma morte: "Dahero sagt auch Paulus Tarsensis: Cupio dissolvi, et esse cum Christo<sup>36</sup> ...darumb, mein lieber Philosophe, mustu allhier

36. Fl 1,23.

den Geist und die Seele Magnesiae<sup>37</sup> auffangen". (Por isso diz Paulo de Tarso: Desejo dissolver-me e ser com Cristo... portanto, meu caro filósofo, deves captar aqui o espírito e a alma da Magnésia). O espírito (ou seja, o espírito e a alma) corresponde ao "ternarius" (ternário) – o número três, o qual deve ser primeiramente separado de seu corpo e, depois de purificado, ser novamente nele infundido<sup>38</sup>. Pelo visto, o corpo é o quarto. É por isso que KHUNRATH refere-se à citação do PSEUDO-ARISTÓTELES<sup>39</sup>, segundo a qual o círculo ressurge no quadrado, a partir do triângulo<sup>40</sup>. A figura do círculo representa, ao lado do Uróboro – o dragão que devora a própría cauda –, a mandala básica da alquimia.

A mandala oriental, sobretudo a lamaísta, contém em geral um plano básico de estupa em forma de quadrado (fig. 43). Note-se que a estupa se refere a uma construção. Pelas mandalas executadas em forma de corpo sólido, juntamente com o quadrado é sugerida a idéia de uma casa ou templo, ou seja, de um espaço interior cercado de muros 41. Segundo o ritual, as estupas devem ser sempre percorridas em movimento "circum-ambulatório", da esquerda para a direita, pois o movimento contrário é maléfico. A esquerda ("sinister") significa o lado inconsciente. O movimento para a esquerda equivale portanto a um movimento em direção ao inconsciente, enquanto que

166

<sup>37.</sup> A "magnésia" dos alquimistas nada tem a ver com a magnésia (MgO). Em KHUNRATH (op. cit., p. 161) ela é "materia caelestis atque divina" [celeste e mesmo divina], logo a "materia lapidis philosophorum", a substância arcana ou da transformação.

<sup>38,</sup> KHUNRATH, op. cit., p. 203s.

<sup>39.</sup> Op. cit., p. 207.

<sup>40.</sup> Uma representação figurativa deste motivo em MAIER, Scrutinium chymicum: Emblema XXI. No entanto, MAIER concebe o ternarius de modo diferente (compare-se com fig. 60). Ele diz (p. 63): "Similiter volunt philosophi quadrangulum in triangulum ducendum esse, hoc est, in corpus, spiritum & animam, quae tria in trinis coloribus ante rubedinem praeviis apparent, utpote corpus seu terra in Saturni nigredine, spiritus in lunari albedine, tanquam aqua, anima sive aër in solari citrinitate. Tum triangulus perfectus erit, sed hic vicissim in circulum mutari debet, hoc est, in rubedinem invariabilem." [Da mesma forma os filósofos afirmam que o quadrado deve transformar-se em triângulo, isto é, em corpo, espírito e alma, os quais antes do vermelho aparecem em três cores, ou seja, o corpo ou a terra num negro saturnino, o espírito num branco lunar como água, a alma ou o ar, amarelo como o sol. Então o triângulo estará completo, todavia, por sua vez, ele deve transformar-se num círculo, isto é, num vermelho inalterável]. Aqui o quarto é o fogo, um fogo perpétuo.

<sup>41.</sup> Compare-se com "cidade" e "fortaleza" no comentário do sonho 10 no parágr. 137s (Ver tb. figs. 31, 50 e 51). Os alquimistas também entendem o "rotundum" que se origina do quadrado, como "oppidum" [cidade]. Compare-se com AEGIDIUS DE VADIS, Dialogus inter naturam et filium philosophiae em: Theatr. chem. (1602) II, p. 115.

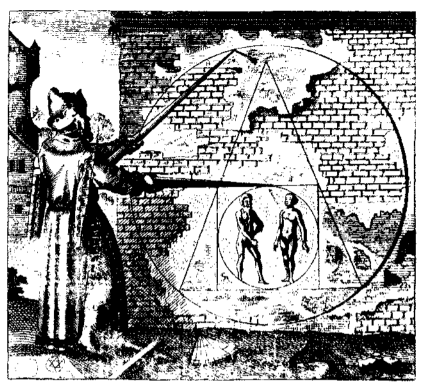


Fig. 60. A quadratura do círculo, compreendendo os dois sexos numa totalidade.

MAIER, Scrutinium chymicum (1687)

o movimento para a direita é "correto", tendo por meta a consciência. No Oriente, através de uma longa prática, os conteúdos inconscientes assumiram gradativamente formas definidas. Tais formas exprimem o inconsciente, e devem ser aceitas e mantidas pelo consciente. A ioga, com sua prática estabelecida, procede de maneira semelhante. Imprime formas definidas na consciência. Seu paralelo mais importante no Ocidente são os Exercitia spiritualia (Exercícios espirituais) de INÁCIO DE LOYOLA, os quais também imprimem representações bem definidas da salvação. Este procedimento é "correto", uma vez que o símbolo é uma expressão válida da situação inconsciente. A validade psicológica da ioga, tanto no Oriente como no Ocidente, perdura até o momento em que o processo inconsciente – que antecipa futuras transformações da consciência – esteja desenvolvido a ponto de apresentar nuanças, as quais não são satisfatoria-

mente expressas pelo símbolo tradicional ou estão em desacordo com ele. Neste caso, e somente neste caso, podemos dizer que o símbolo perdeu a sua "validade". Tal processo representa provavelmente um deslocamento lento e secular da imagem inconsciente do mundo e nada tem a ver com o criticismo intelectual. Os símbolos religiosos são fenômenos da vida, simples fatos, e não opiniões. Quando a Igreja insiste por tão longo tempo na idéia de que o Sol gira em torno da Terra, abandonando este ponto de vista no século XIX, pode muito bem invocar a verdade psicológica de que, para milhões de seres humanos, o Sol girava realmente em torno da Terra; só no séc. XIX um número suficiente de pessoas atingiu a firmeza da função intelectual, podendo reconhecer as provas da natureza planetária da Terra. Infelizmente, não há verdade alguma que seja independente das pessoas que a reconheçam.

A "circumambulatio" (circum-ambulação) do quadrado, da direita para a esquerda, poderia estar indicando que a quadratura do círculo é uma etapa do caminho para o inconsciente; tratar-se-ia assim de uma passagem, de um instrumento que possibilita alcançar uma meta além, ainda não formulada. É um dos caminhos em direção ao centro do não-ego, que os pesquisadores da Idade Média também percorreram para produzir o lapis. Diz o Rosarium philosophorum<sup>42</sup>: "Com o homem e a mulher traça um círculo e extrai deste o quadrado; do quadrado extrai o triângulo. Traça um círculo e então terás a pedra dos filósofos" (fig. 60 e tb. fig. 59).

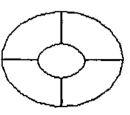
<sup>42.</sup> Trata-se de uma citação atribuída ao PSEUDO-ARISTÓTELES; no entanto não pode ser comprovada no Tractatus Aristotelis alchemistae ad Alexandrum Magnum (Theatr. chem. V, p. 880s).

<sup>43.</sup> Nos escólios do Tractatus aureus (Hermetis Trismegisti tractatus vere aureus de lapidis philosophici secreto cum scholiis Dominici Gnosii) lê-se (p. 43): "quadrangulum secretum sapientum" [o quadrado secreto dos sábios]. No centro do quadrado há um círculo com raios. O escólio explica-o da seguinte maneira: "Divide lapidem tuum in quatuor elementa... et coniunge in unum et totum habebis magisterium." [Divide a tua pedra nos quatro elementos e une-os em um só, e terás todo o magistério.] (Citação do PSEUDO-ARISTÓTELES.) O círculo no centro é chamado "mediator, pacem faciens inter inimicos sive elementa imo hic solus 'mediator' efficit quadraturam circuli" [o mediador que estabelece a paz entre os inimigos ou entre (os quatro) elementos; aliás é aquele que realiza a quadratura do círculo) (op. cit., p. 44). A circum-ambulação tem seu paralelo em "circulatio spirituum sive distillatio circularis, hoc est exterius intro, interius foras: item inferius et superius, simul in uno circulo conveniant, neque amplius cognoscas, quid vel exterius, vel interius, inferius vel superius fuerit; sed omnia sint unum in uno circulo sive vase. Hoc enim vas est Pelecanus verus Philosophicus, nec alius est in toto mundo quaerendus." [... Na circulação dos espíritos ou na destilação circular, isto é, do exterior para o interior e

O intelecto do homem moderno considera tudo isto o maior dos absurdos. No entanto, este juízo de valor não impede que tais associações de idéias existam há muitos séculos, desempenhando um papel de suma importância. É função da psicologia entender estas coisas, e deixar que o leigo vocifere contra tantos absurdos e contra o obscurantismo. (Muitos de meus críticos, que se dizem "cientistas", reagem exatamente como aquele bispo que excomungou os besouros por proliferarem desavergonhadamente.)

Do mesmo modo que as "estupas" contêm relíquias de Buda em 169 seu santuário mais recôndito, assim também encontramos no interior do quadrado lamaísta e no ideograma chinês da terra, que corresponde a um quadrado, o santo dos santos ou algo que tem propriedades mágicas: a fonte cósmica de energia, o deus Shiva, o Buda, um Bodhisattva, ou um grande Mestre; em chinês, trata-se do Ch'ien, o Céu, com suas quatro forças cósmicas irradiantes (fig. 61). Na mandala do Cristianismo medieval do Ocidente, a divindade reina no centro, não raro sob a forma do Salvador triunfante, juntamente com as quatro figuras simbólicas dos Evangelistas (fig. 62). O símbolo do sonho que estamos comentando contrasta violentamente com estas idéias metafísicas supremas: o "gibão", que é um gênero de macaco, deve ser reconstruído no centro. Encontramos novamente o macaco que surgira pela primeira vez no sonho 22 [parágrafo 117]. Naquele sonho, ele provocara pânico e a intervenção auxiliadora do intelecto. No sonho em questão, ele deve ser "reconstruído", o que significa o restabelecimento do antropóide, do "ser humano" como realidade arcaica. O caminho para a esquerda, evidentemente, não conduz para cima, para o reino dos deuses e das idéias eternas, mas sim para baixo, para a história natural. para os fundamentos instintivos animais do ser humano. Trata-se por conseguinte de um mistério dionisíaco, na linguagem da antiguidade.

do interior para o exterior: e também quando o inferior e o superior se encontram em um e o mesmo círculo, tu não discernirias mais o exterior e o interior, o inferior e o superior: mas tudo seria um só num único círculo ou vaso. Pois este vaso é o verdadeiro Pelicano Filosófico, não havendo outro no mundo inteiro.} Este processo é elucidado pelo desenho ao lado. A divisão em quatro é o "exterius": quatro rios que entram e saem do "Oceano" interior (op. cit., p. 262s).



O quadrado corresponde ao temenos (v. fig. 31), onde é representada uma peça de teatro: uma peça de macacos e não de sátiros. O interior da "Flor de Ouro" é um "lugar de germinação", e nele é concebido o "corpo diamantino". Seu sinônimo, "terra dos ancestrais". talvez indique que esta criação é o resultado de uma integração dos estágios ancestrais.



Fig. 61. A pérola como símbolo do Ch'ien, rodeado por quatro emanações energéticas (dragões).

Espelho de bronze chinês do período Tang (séc. VII-IX)

44. WILHELM e JUNG, O Segredo da Flor de Ouro (edição 1939), p. 112.

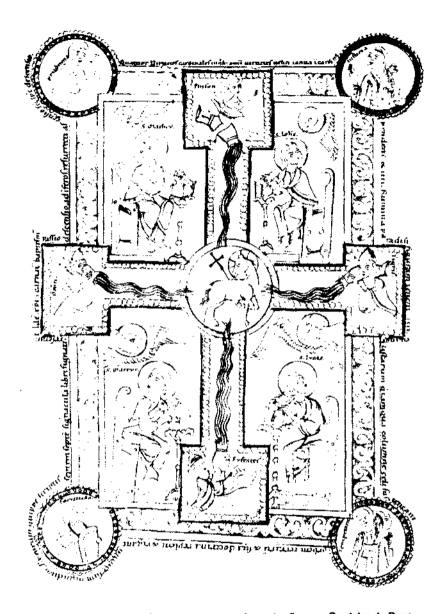


Fig. 62. Mandala retangular com cruz, em cujo centro figura o Cordeiro de Deus, cercado pelos quatro Evangelistas e pelos quatro rios do Paraíso. Nos quatro medalhões: as quatro virtudes cardeais.

Mosteiro de Zwiefalten, Breviário (séc. XII)

Nos ritos primitivos de renovação, os ancestrais representam um papel significativo. Os aborígenes da Austrália Central identificamse com seus antepassados míticos do período alcheringa, espécie de era homérica. Do mesmo modo, os índios Pueblo de Taos identificam-se, na preparação de suas danças ritualísticas, com o Sol. do qual são os filhos. A retro-identificação com os ancestrais humanos e animais significa, no plano psicológico, uma integração do inconsciente, um verdadeiro banho de renovação na fonte da vida, onde se é novamente peixe, isto é, inconsciente, como no sono, na embriaguez e na morte: daí o sono de incubação, a consagração orgiástica dionisíaca e a morte ritualística na iniciação. Tais procedimentos realizam-se sempre no lugar sagrado. Podemos transpor facilmente estas idéjas para o concretismo freudiano: o temenos seria o útero materno, e o rito, uma regressão ao incesto. No entanto, neste caso, trata-se de equívocos de neuróticos, os quais permaneceram parcialmente infantis. Ignoram que essas práticas foram exercidas pelos adultos desde os primórdios, sendo portanto impossível explicá-las como simples regressões ao estágio infantil. Caso contrário, as mais altas conquistas da humanidade não significariam mais do que desejos infantis pervertidos, e a expressão "infantil" perderia à sua razão de ser.

Uma vez que a alquimía, em seu aspecto filosófico, preocupou-se 172 com problemas muito afins aos que interessam a osicología mais moderna, talvez valeria a pena aprofundar mais um pouco o tema onírico do macaco a ser reconstruído no espaco quadrado. Na grande maioria dos casos, a alquimia identifica a substância transformadora com o "argentum vivum" ou Mercúrio. Do ponto de vista químico, este termo designa o mercúrio (metal), mas do ponto de vista filosófico ele significa o "spiritus vitae" (espírito da vida), ou ainda a alma do mundo (fig. 91), assumindo igualmente o significado de Hermes, deus da revelação. Não cabe aqui discutir este assunto em profundidade. Retomaremos o mesmo tema em outra ocasião<sup>45</sup>. Hermes associa-se à idéia do redondo e do quadrado, tal como é demonstrado no Papyrus V, linha 401, dos Papyri Graecae magicae 46. Lá, é descrito como στρογγύλος καὶ τετράγωνος (redondo e quadrado). Também é chamado τετραγλώγιν (quadrangular). De qualquer modo ele se relaciona com o número quatro; por isso também existe um Hermes quadricéfalo, Έρμης τετρακέφαλος 47. Tais atributos

171

<sup>45. [</sup>JUNG, O Espírito Mercurius.]

<sup>46.</sup> Ed. por PREISENDANZ, p. 195.

<sup>47.</sup> Compare-se com BRUCHMANN, Epitheta Deorum, quae apud poetas Graecos leguntur, cf. v.

eram conhecidos na Idade Média, como mostra a obra de CARTARI. Nela, podemos ler o seguinte<sup>48</sup>:

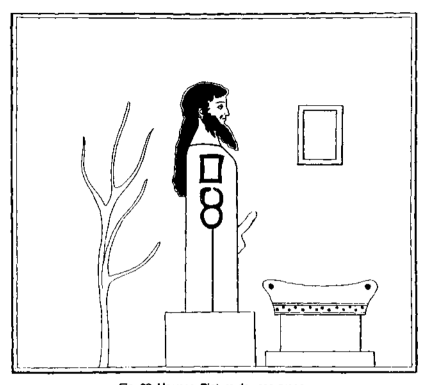


Fig. 63. Hermes. Pintura de vaso grego.

"Davantage, les figures quarres de Mercure (fig. 63), qui n'avait seulement que la teste et le membre viril, signifoient que le soleil est le Chef du monde, et qui seme toutes choses, mesmes les quatre costez de la figure quarree, designent ce que signifie la sistre à quatre chordes, qui fut aussi donnee à Mercure, c'est a dire, les quatre parties du monde, ou autrement, les quatre saisons de l'annee ou bien que les deux equinocces, et les deux solstices, viennent à faire les quatre parties de tout le Zodiaque." (Além disso, as imagens quadradas de Mercúrio (fig. 63), o qual tinha apenas a cabeça e o membro viril, significam que o Sol é o Senhor do mundo, semeador

48. Les Images des dieux des anciens, p. 403.

de todas as coisas; os quatro lados da imagem quadrada designam o sistro de quatro cordas, que também foi dado a Mercúrio, as quatro partes do mundo ou, em outras palavras, as quatro estações do ano ou ainda os dois equinócios e os dois solstícios, formando as quatro partes do Zodíaco.)

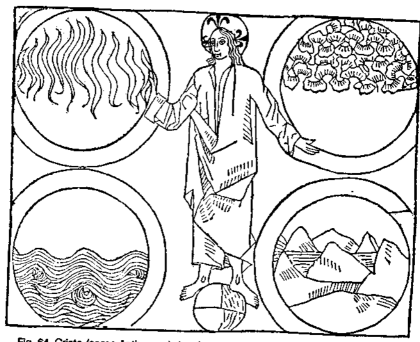


Fig. 64. Cristo (como Anthropos) de pé no globo terrestre, cercado pelos quatro elementos (fogo, água, terra e ar).

DE GLANVILLE, Le propriétaire des choses (1487)

É fácil compreender que tais propriedades tornaram o Mercúrio um símbolo adequado para representar a misteriosa substância transformadora da Alquimia, uma vez que ela é redonda e quadrada, isto é, uma totalidade constituída de quatro partes (quatro elementos). Assim sendo, o homem originário gnóstico que consta de quatro partes <sup>49</sup> (fig. 64) bem como o Cristo Pantocrator são uma "imago lapidis" (imagem da pedra) (fig. 65). Sendo a alquimia ocidental

<sup>49. [</sup>JUNG] Estudos Alquímicos [parágrs. 168 e 206s].

<sup>50.</sup> Compare-se com [JUNG] Erlösungsvorstellungen in der Alchemie (As idéias de salvação na alquimia: III deste vol.)



Fig. 65. O Tetramorfo (símbolo do Anthropos) de pé sobre duas rodas (símbolos do Antigo e do Novo Testamento).

Do Mosteiro Watopādi, Monte Athos (1213)

em grande parte de origem egípcia, dirigimos nossa atenção, em primeiro lugar, para a figura helenística do Hermes Trismegistos que, por um lado, é o padrinho do Mercúrio medieval e, por outro, procede do Thoth do Antigo Egito (fig. 66). O atributo de Thoth era o babuíno, sendo às vezes representado diretamente como símio 51. Esta idéia foi preservada mediante inúmeras edições do Livro dos Mortos até os tempos atuais. É verdade que na alquimia – cujos textos disponíveis pertencem, com raras exceções, à era cristã – esta antiquissima relação entre Thoth-Hermes e o macaco desapareceu, apesar de ter sido vigente no Império Romano. No entanto, uma vez que o Mercúrio tem algo em comum com o diabo (questão que não

51. BUDGE, The Gods of the Egyptians I, p. 21 e 404.

aprofundaremos agora), o macaco surge novamente junto a Mercúrio na figura do "simia Dei" (macaco de Deus) (fig. 67). Pertence à essência da substância transformadora o fato de que, por um lado, ela é uma coisa de pouco valor e até mesmo desprezível, expressa por uma série de alegorias do diabo: serpente, dragão, corvo, leão, basilisco e águia; por outro lado é também algo valioso, chegando ao divino. A transformação conduz da maior profundidade às maiores alturas, do nível animal, infantil e arcaico até o "homo maximus" místico.

174

175

O simbolismo dos ritos de renovação, quando levado a sério. ultrapassa o aspecto meramente infantil e arcaico, em direção àquela disposição psíquica inata, resultado e celeiro de toda a vida ancestral, que remonta até à animalidade; daí, o simbolismo ancestral e animal. Trata-se de tentativas de abolir o hiato entre a consciência e o inconsciente, sendo este último a própria fonte da vida, a fim de realizar uma reunificação do indivíduo com o solo materno da disposição instintiva herdada. Se esses ritos de renovação não produzissem resultados efetivos, não só teriam desaparecido na pré-história, como nem mesmo teriam surgido. Nosso caso demonstra que mesmo quando a consciência está a milhas de distância das representações arcaicas dos ritos de renovação, o inconsciente procura reaproximá-los da consciência, mediante os sonhos. Sem dúvida alguma a autonomia e autarquia da consciência representam qualidades sem as quais esta última não existiria; no entanto, tais qualidades podem constituir também um perigo de isolamento e de aridez, por criarem uma alienação insuportável do instinto, resultante da cisão entre consciência e inconsciente. Esta perda de instinto é fonte de infindáveis extravios e confusões.

O fato de o sonhador não ocupar a posição "do centro", mas encontrar-se num dos lados, é um indício eloqüente do que vai ocorrer com seu eu: ele não poderá exigir o lugar central, tendo provavelmente que contentar-se com a posição de um satélite ou, pelo menos, de um dos planetas na órbita do sol. O lugar central, que é o mais importante, está claramente reservado para o gibão que vai ser reconstruído. O gibão pertence à categoria dos antropóides e, em razão de seu parentesco com o homem, é um símbolo adequado para exprimir a parte da psique que desce às esferas subumanas. Além disso, no exemplo do cinocéfalo (babuíno) associado a Thoth-Hermes (fig. 68) e que era o macaco hierarquicamente superior aos outros, no antigo Egito, vimos como sua afinidade com o divino o tornou um símbolo adequado para exprimir a parte do inconsciente



Fig. 66. Amon-Ra, o espírito dos quatro elementos dos egípcios. CHAMPOLLION, Panthéon égyptien



Fig. 67. Demônio simiesco. Speculum humanae salvationis (séc. XIV)

oue ultrapassa o nível da consciência. A hipótese segundo a qual a psique humana possui camadas que se encontram abaixo do nível da consciência provavelmente não causará sérios conflitos. No entanto, o fato de que também existam camadas, por assim dizer, acima da consciência, se afigura a muitos como uma presunção que toca as raias de um "crimen laesae maiestatis humanae" (crime de lesa-majestade humana). Minha experiência, entretanto, testemunha que a consciência só pode pretender a uma posição relativamente central, devendo aceitar o fato de que de certa forma é ultrapassada e cercada pela psique inconsciente por todos os lados. "Para trás", mediante os conteúdos inconscientes, está conectada com as condições fisiológicas e com os pressupostos arquetípicos. Contudo também protende "para frente", através de intuições que por sua vez são parcialmente condicionadas por arquétipos e por percepções subliminares, ligadas à relatividade espácio-temporal do inconsciente. Deixo ao critério do leitor que examine a possibilidade de uma tal hipótese, após uma ponderação cuidadosa sobre esta série de sonhos e sobre a temática por ela levantada.

O sonho que se segue é reproduzido na íntegra, no texto original:

## SONHO 17

Todas as casas têm alguma coisa que lembra um palco, algo de teatro: bastidores e decorações. Ouve-se alguém pronunciar o nome de Bernard Shaw. A peça será levada num futuro distante. Num dos bastidores estão escritas as seguintes palavras em inglês e alemão:

Esta é a Igreja católica universal.

Ela é a Igreja do Senhor.

Queiram entrar todos aqueles que se sentem instrumentos do Senhor.

Mais abaixo está escrito em caracteres menores: "A Igreja foi fundada por Jesus e por Paulo" – como que para recomendar a antiguidade de uma firma. Eu disse a meu amigo: "Venha, vamos ver do que se trata". Ele respondeu: "Não entendo por que tantas pessoas precisam reunir-se quando têm sentimentos religiosos". Ao que eu replico: "Como protestante, você jamais compreenderá isso." Uma

mulher concorda vivamente comigo. Vejo uma espécie de proclamação na parede, cujo conteúdo é o seguinte:

"Soldados!

Quando sentirdes que estais em poder do Senhor, evitai dirigir-lhe diretamente a palavra. O Senhor não pode ser atingido pelas palavras. Além disso, recomendo-vos encarecidamente que não discutais entre vós a respeito dos atributos do Senhor, porque as coisas preciosas e importantes são inexprimíveis."

Assinado: Papa.... (nome ilegível).

Entramos. O interior da Igreja parece o de uma mesquita. sobretudo o de Santa Sofia. Não há bancos. O recinto, como tal, produz belo efeito. Não há imagens. Na parede, a modo de ornamentação há sentenças emolduradas (como os provérbios do Corão). Um desses proyérbios diz o seguinte: "Não aduleis os vossos benfeitores". A mulher aue antes havia concordado comigo prorrompe em prantos e exclama: "Então já nada mais resta". Respondo-lhe: "Tudo isto me parece muito certo", mas ela desaparece. Primeiramente me vejo diante de uma das pilastras, de tal modo que nada consigo enxergar. Troco então de lugar e percebo que há diante de mim uma multidão. Não faco parte dela e me sinto só. Mas todos estão diante de mim e vejo seus rostos. Dizem em unissono: "Confessamos estar em poder do Senhor. O Reino dos céus está dentro de nós". Dizem isto três vezes, com grande solenidade. Depois, ouve-se o órgão tocando uma fuga de Bach, com acompanhamento de coro. Mas o texto original foi suprimido. Às vezes ouve-se apenas uma espécie de trinado e logo, em seguida, ouve-se diversas vezes as seguintes palavras: "O resto é papel" (significando: não atua como vida sobre mim). Terminado o coro, começa de um modo por assim dizer estudantil a parte íntima da reunião. Todos os participantes são alegres e equilibrados. Passeiam, falam uns com os outros, saúdam-se, serve-se vinho (de um seminário episcopal destinado à formação de padres) e refrescos. Deseja-se o florescimento da Igreja e. como que para exprimir a alegria pelo aumento de participantes na festa, um alto-falante transmite uma canção da moda, com o seguinte estribilho: "Agora Carlos é também dos nossos". Um padre me explica: "Estas diversões de segunda ordem foram aprovadas e permitidas oficialmente. Temos que adaptar-nos um pouco aos métodos americanos. Numa organização de massa como a nossa isto é inevitável. Distinguimo-nos fundamentalmente das igreias americanas por uma orientação nitidamente antiascética". Em seguida despertei. Sensação de grande alívio.



Fig. 68. Thoth como cinocéfalo. (Do túmulo de Amenherchopschef, perto de Dêr-el-Mêdina, 20a. Dinastia 1198-1167)

Infelizmente devo renunciar ao comentário deste sonho como um todo <sup>52</sup> e restringir-me ao nosso tema. O temenos tornou-se um edifício sagrado (de acordo com a alusão anterior). As ações são portanto caracterizadas como "relígiosas". O lado grotesco e humorístico do mistério dionisíaco manifesta-se na parte agradável da cerimônia, quando é servido o vinho e se brinda à saúde da Igreja. Uma inscrição no piso do santuário órfico-dionisíaco dá uma definição adequada da situação: μόνον μη ΰδωρ (é proibido tomar água) <sup>53</sup>. Os vestígios dionisíacos que se encontram na Igreja, tais como o simbolismo do peixe e do vinho, o cálice de Damasco e o selo cilíndrico com o crucifixo e a inscrição ΟΡΦΕΟΣ ΒΑΚΚΙΚΟΣ <sup>54</sup>. (Orfeu báquico), etc., só serão mencionados de passagem.

A orientação "antiascética" marca nitidamente o ponto de divergência com a Igreja Cristã aqui definida como "americana" (v. comentário do sonho 14 [parágrafo 86]. A América é o país ideal do bom senso, do intelecto prático, que gostaria de mudar o mundo por meio de um "brain trust". Este modo de ver as coisas concorda com a fórmula moderna intelecto = espírito; no entanto, esquece completamente o fato de que o "espírito" nunca foi uma "atividade" humana, e muito menos uma "função". O movimento para a esquerda é assim confirmado como sendo um afastamento do mundo atual das idéias e uma regressão ao culto de Dioniso pré-cristão, que desconhece a ascese. Portanto, o movimento geral do sonho não conduz diretamente para fora do lugar sagrado, mas permanece dentro dele, isto é, não perde seu caráter sacral. Não submerge no caos e na anarquia e relaciona a Igreja diretamente com o santuário dionisíaco, tal como se deu no processo histórico, embora em sentido inverso. Poderíamos dizer que este desenvolvimento regressivo percorre novamente e com fidelidade o percurso histórico a fim de alcancar o nível pré-cristão. Logo, não se trata de uma recaída, mas

178

<sup>52.</sup> Este sonho mereceu atenção especial em minhas conferências sobre Psicologia e Religião.

<sup>53.</sup> Mosaico órfico de Tramithia (EISLER, Orpheus the Fisher, p. 271s). Seria fácil tomar esta inscrição por brincadeira, sem ofender o espírito dos antigos mistérios. Compare-se, p. ex., com os afrescos da Villa dei Misteri em Pompéia (MAIURI, La Villa dei misteri), onde a ebriedade e o êxtase não estão apenas lado a lado, mas até significam uma e a mesma coisa. Mas, uma vez que desde os tempos mais remotos as iniciações também significavam cura, este conselho poderia eventualmente ser interpretado como um aviso para se ter cuidado ao beber água, na medida em que se sabe que a água bebida nas regiões meridionais é mãe de disenterias e da febre tifóide.

<sup>54.</sup> EISLER, op. cit.

<sup>55.</sup> As opiniões do sonhador são grosso modo estas.



Fig. 69. Dante e Virgílio a caminho do mundo subterrâneo. DANTE, Inferno (Vaticano, séc. XV)

de uma espécie de descida sistemática "ad inferos" (fig. 69), de uma nekyia psicológica <sup>56</sup>.

Encontrei algo de semelhante no sonho de um sacerdote que tinha problemas de fé: Ele chega de noite à sua igreja e encontra totalmente desmoronada a parede do coro. O altar e as ruínas estão recobertos por um emaranhado de videiras carregadas de uvas. Por uma fenda entra o luar.

Num contexto semelhante encontramos também uma relação do culto de Mitra e de Dioniso com a Igreja primitiva. Eis outro sonho de uma personalidade preocupada com problemas de ordem religiosa: Uma gigantesca catedral gótica, quase completamente às escuras. Nela se celebra uma missa solene. De repente desaba quase

180

56. Comp. tb. com figs. 170, 171, 172, 174, 176 e 177.

toda a parede da nave lateral. A luz ofuscante do sol, juntamente com um rebanho de touros e de vacas, invade o interior da igreja. Este sonho tem um caráter evidentemente mitraico.

181

182

Notemos o fato interessante de que a igreja, no sonho em questão, é uma construção sincrética, porquanto a Hagia Sofia é uma igreja cristã antiquissima, tendo servido até há pouco tempo como mesquita. Isto parece convir à meta do sonho: tentar uma combinação de idéias religiosas cristãs e dionisíacas. Manifestamente, isto deve ocorrer sem que uma exclua a outra, de forma a não destruir valor algum. Tal tendência é extremamente importante. pois é no espaço sagrado que deve se dar a reconstrução do "gibão". Um tal sacrilégio levaria facilmente à suposição perigosa de que o movimento para a esquerda poderia ser uma "diabolica fraus" (astúcia diabólica), e o gibão, o diabo, uma vez que este último é considerado o "macaco" de Deus. O movimento para a esquerda seria neste caso uma deturpação da verdade de Deus, com a finalidade de substituí-lo pela "Majestade Negra". No entanto, o inconsciente não alimenta tais intenções blasfemas, procurando unicamente restituir ao mundo religioso o Dioniso perdido, que de certa forma faz falta ao homem moderno (pensemos em NIETZSCHE!). O sonho 22 [parágr. 117], onde o macaco aparece pela primeira vez, termina pelas palayras: "Tudo deve ser regido pela luz" - e assim podemos acrescentar: e também o Senhor das Trevas, com seus chifres e pés de bode: um coribante dionisíaco que chegou inesperadamente à glória de um grande príncipe.

O episódio dionisíaco tem a ver com a emocionalidade ou a afetividade humana que não encontrou uma forma religiosa adequada de expressão na ética e no culto cristãos, predominantemente apolíneos. As festas carnavalescas medievais e o jogo da péla na igreja foram abolidos relativamente cedo; consequentemente, o carnaval foi secularizado, desaparecendo a ebriedade divina do espaço sagrado. Restaram na igreja o luto, a severidade, o rigor e a alegria espiritual temperada. Mas a embriaguez, essa forma de possessão imediata e perigosa, desligou-se dos deuses, envolvendo por isso o mundo dos homens em seu excesso e seu "pathos". As religiões pagas enfrentavam este perigo, dando lugar no culto a esse êxtase da embriaguez. HERÁCLITO percebia o que se ocultava atrás disso ao dizer: "É o próprio Hades que eles festejam em seu entusiasmo delirante." Por este mesmo motivo, as orgias eram aprovadas no culto, a fim de exorcizar os perigos que provinham ameaçadoramente do Hades.

#### SONHO 18

Um espaço quadrado. Neste, são celebradas cerimônias complexas, cuja finalidade é a de transformar animais em seres humanos. Duas serpentes, movimentando-se em direções opostas, devem ser imediatamente afastadas. Há animais, como por exemplo raposas e cães. Anda-se de novo em torno do quadrado e deve-se permitir que os animais mordam a barriga da perna dos participantes, cada vez que passam pelos quatro cantos do quadrado (fig. 118). Quem fugir estará perdido. Aparecem então animais mais nobres: touros e bodes. Quatro serpentes dirigem-se para os quatro cantos. Depois, a assembléia sai. Dois oficiantes do sacrifício trazem um réptil enorme e com ele tocam a fronte de uma massa animal ou vital ainda informe. Imediatamente surge uma cabeça humana transfigurada. Soa uma voz: "Eis as tentativas do vir a ser."

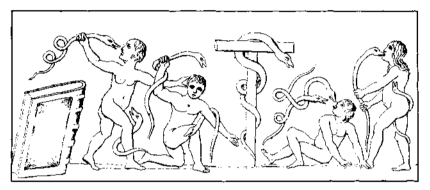


Fig. 70. Ritos pagãos de transformação com serpentes, na Idade Média.

A continuação do sonho trata, por assim dizer, do "esclarecimento" daquilo que ocorre no espaço quadrado. Animais devem ser transformados em seres humanos, uma "massa de vida" ainda informe, mediante o contacto de um réptil, deve transformar-se numa cabeça humana "transfigurada" (iluminada). A massa animalesca provavelmente significa a totalidade do inconsciente inato, que deve ser unido pela consciência. Isto se dá mediante o uso ritualístico do réptil, provavelmente uma serpente. A idéia de transformação e renovação pela serpente (fig. 70) é um arquétipo comprovado. Trata-se da serpente da cura, que representa um deus (figs. 203, 204). Diz-se acerca dos mistérios de Sabazios: "Coluber aureus in sinum demittitur consecratis et eximitur rursus ab inferioribus

84



Fig. 71. A criação de Adão a partir da massa de argila da "materia prima". SCHEDEL, Das Buch der Chroniken und Geschichten (1493)

partibus atque imis"<sup>57</sup> (Uma serpente cor de ouro é colocada no peito do iniciado e depois retirada pela parte inferior). Para os ofitas, Cristo era a serpente. O desenvolvimento mais significativo do simbolismo da serpente, em seu aspecto de renovação da personalidade, se encontra na kundalini-ioga <sup>58</sup>. A experiência do pastor com a serpente no Zarathustra de NIETZSCHE foi, sob esse aspecto,

<sup>57.</sup> ARNOBIUS, Adversus gentes, V, 21. Com referência a costumes semelhantes na Idade Média, compare com HAMMER-PURGSTALL, Mémoire sur deux coffrets gnostiques du moyen âge (fig. 70).

<sup>58.</sup> AVALON, The Serpent Power; WOODROFFE, Shakti and Shakta.

um augúrio fatal (aliás não é o único – veja-se a profecia relativa à morte do equilibrista).

A "massa de vida informe" lembra diretamente a idéia do "chaos" alquímico, a "massa" ou "materia informis" (matéria informe) ou "confusa" que contém os germes divinos da vida desde a criação. Segundo a interpretação do Midrash, Adão foi criado de modo semelhante: na primeira hora, Deus junta o pó; na segunda, constitui uma massa informe; na terceira, cria os membros e assim por diante 60 (fig. 71).

Mas para que tal transformação seja possível, é indispensável que haja a "circumambulatio" (circum-ambulação), isto é, que haja uma concentração exclusiva no centro, lugar da transformação criativa. No processo, a pessoa é "mordida" por animais; isto significa que devemos expor-nos aos impulsos animais do inconsciente, sem que nos identifiquemos com eles e sem deles "fugirmos", uma vez que a fuga do inconsciente tornaria ilusória a meta do processo. É preciso perseverar; no caso em questão, o processo iniciado pela auto-observação deve ser vivido em todas as suas peripécias, para depois incorporar-se à consciência através da melhor compreensão possível. Naturalmente, isto provoca muitas vezes uma tensão quase insuportável, devido à falta de proporção entre a vida consciente e a incomensurabilidade do processo inconsciente, o qual só pode ser vivenciado no mais íntimo da alma, sem tocar em ponto algum a superfície visível da vida. O princípio da vida consciente é: "Nihil est in intellectu, quod non antea fuerit in sensu"61. O princípio do inconsciente, porém, é a autonomia da própria psique, a qual no jogo de suas imagens não reflete o mundo, mais a si mesma. Não obstante, utiliza as possibilidades representativas fornecidas pelo mundo dos sentidos, a fim de tornar claras as suas imagens. O dado sensorial. no entanto, não é a "causa efficiens" (causa eficiente), mas é escolhido e tomado de empréstimo de modo autônomo, o que lesa dolorosamente a racionalidade do cosmos. Entretanto, por seu lado, o mundo dos sentidos atua com a mesma destrutividade sobre os processos psíquicos mais profundos, quando neles irrompe como "causa efficiens". Se nem a razão deve ser ultrajada e nem o jogo criativo das imagens reprimido de um modo desajeitado e violento.

<sup>59.</sup> Os alquimistas referem-se a LACTANTIUS, Opera, I, p. 14, 20: "a chao quod est rudis inordinataeque materiae confusa congeries" [do caos que é um amontoado confuso de matéria crua e desorganizada].

<sup>60.</sup> DREYFUS, Adam und Eva nach Auffassung des Midrasch, citado por REIT-ZENSTEIN, Poimandres, p. 258.

<sup>61. [</sup>Nada há no entendimento que antes não tivesse existido nos sentidos, literalmente: no sentido].

então é necessário utilizar um método síntético, cauteloso e prudente, capaz de resolver o paradoxo da união dos inconciliáveis (fig. 72); daí, os paralelos alquímicos em nossos sonhos.



Fig. 72. A "união dos inconciliáveis": as núpcias da água e do fogo. As duas figuras são dotadas de quatro mãos cada uma, a fim de caracterizar suas múttiplas possibilidades.

Segundo uma representação indiana

A concentração exigida de atenção ao centro e a advertência quanto à "fuga", no sonho, possuem paralelos inconfundíveis no "opus alchymicum": os alquímistas insistem na necessidade de concentrar-se na obra e de meditar sobre ela. A tendência à fuga, por outro lado, não é atribuída ao operador e sim à substância

transformadora: o mercúrio é evasivo e descrito como "servus" (servo), ou "cervus fugitivus" (cervo fugitivo). O vaso deve ser cuidadosamente fechado, a fim de impedir que escape o que ele contém. EIRENAEUS PHILALETHES<sup>62</sup> observa acerca deste "servus": "...deveis ser muito cautelosos no modo de conduzi-lo, pois se encontrar uma oportunidade ele vos deixará a ver navios e escapará, abandonando-vos em meio a muitas desgraças"63. Não ocorreu a esses filósofos o fato de que poderiam estar perseguindo uma projeção, e que, quanto mais confiassem na matéria, mais estariam se afastando da fonte psicológica de suas expectativas. Podemos reconhecer o progresso psicológico pela diferença que há entre o fragmento do sonho citado e seus predecessores medievais: a fuga aparece agora nitidamente como uma característica do sonhador. isto é, não está mais projetada na matéria desconhecida. A fuga torna-se então uma questão moral. Entretanto, tal aspecto era também familiar aos alquimistas, na medida em que sublinhavam a necessidade de uma devoção religiosa particular durante a obra: não podemos porém livrá-los da suspeita de que hajam utilizado orações e exercícios piedosos a fim de forçar o milagre - alguns até mesmo desejavam ter o Espírito Santo como "familiaris"64! Mas não devemos omitir, para sermos justos, que em sua literatura há várias passagens que testemunham o conhecimento que os alquimistas tinham da própria transformação. Um dentre eles exclama, por exemplo: "Transmutemini in vivos lapides philosophicos!" (Transformai-vos em pedras filosofais vivas!)

Logo que a consciência e o inconsciente entram em contacto, os opostos que eles contêm se repelem. É este o motivo pelo qual as serpentes que fogem em direções opostas devem ser afastadas desde o início do sonho. Isto significa que o conflito entre consciente e inconsciente é suprimido por uma decisão, e a consciência é exortada à "circumambulatio" a fim de suportar a tensão. Ao andar, formando esse círculo protetor, impede-se que o inconsciente irrompa no exterior; esta irrupção equivaleria à psicose. "Nonnulli perierunt in opere nostro" (Vários pereceram durante a nossa obra), podemos dizer com o filósofo do Rosarium. O sonho mostra que a operação

<sup>62.</sup> Ele viveu no início do séc. XVII na Inglaterra [o pseudônimo significa "o amante pacífico da verdade"].

<sup>63.</sup> Erklärung der Hermetisch-Poetischen Werke Herrn Georgii Riplaei, p. 133s.

<sup>64. [</sup>Compare-se com JUNG, Mysterium Conjunctionis II, p. 34, nota 121].

difícil de pensar em paradoxos, possível apenas para um intelecto superior, foi bem sucedida. As serpentes já não fogem, mas se dispõem ordenadamente nos quatro cantos, e com isto o processo de transformação ou integração se realiza com êxito. A "transfiguração" e iluminação, isto é, a tomada de consciência do centro é alcançada pelo menos na antecipação do sonho. Esta conquista potencial significa - no caso de confirmar-se - a renovação da personalidade, com a condição da consciência não perder novamente sua conexão com o centro<sup>65</sup>. Tratando-se de um estado subjetivo, cuja existência não pode ser legitimada por nenhum critério exterior, nenhuma tentativa posterior de descrição eexplicação será bem sucedida, pois só quem fez tal experiência poderá compreender e testemunhar tal realidade. A "felicidade", por exemplo, é uma realidade importante e não há quem não a deseje; no entanto, não há qualquer critério objetivo para testemunhar a existência indubitável dessa realidade. Assim, justamente nas coisas mais importantes, é que devemos contentar-nos com nosso julgamento subjetivo.

A disposição das serpentes nos quatro cantos indica uma ordenação do inconsciente. É como se houvesse um projeto preexistente, uma espécie de tétrade pitagórica. Observei com extraordinária freqüência a presença do número quatro neste contexto. Provavelmente, isto explica a incidência universal e o significado mágico da cruz ou do círculo dividido em quatro partes. No caso em questão, parece tratar-se da necessidade de capturar e ordenar os instintos animais, a fim de exorcizar o perigo de sua submersão no inconsciente. Talvez seja esta a base empírica da cruz, que vence os poderes das trevas (fig. 73).

189

190

O inconsciente avançou bastante com este sonho ao aproximar, não sem perigo, os seus conteúdos da esfera consciente. O sonhador parece estar muito envolvido na misteriosa cerimônia de síntese e conservará uma vívida lembrança deste sonho em sua vida consciente. A experiência mostra que isto suscita um considerável conflito no nível consciente, porquanto nem sempre a consciência está desejosa ou em condições de fazer o extraordinário esforço intelectual e moral necessário para suportar seriamente um paradoxo. Nada é tão ciumento quanto uma verdade.

65. Compare-se com o comentário do sonho 10, parágr. 141; e também com: "et ego vinctus ulnis et pectori meae matris et substantiae eius, continere, et quiescere meam substantiam facio" [e, estando acorrentado aos braços e aos seios de minha mãe e à sua substância, faço com que a minha substância se una e fique em repouso]. (Tractatus aureus, IV [Ars chem., p. 24]).



Fig. 73. O homem salvo do poder do dragão. (Vaticano, séc. XV)

A história do espírito medieval mostra-nos como toda a mentalidade moderna foi moldada pelo cristianismo. (Isto nada tem a ver com a crença ou falta de crença nas verdades cristãs.) A reconstituição do macaco no espaço sagrado sugerida pelo sonho é de tal forma chocante, que a maioria das pessoas se nega a compreendê-la. Outros pretenderão ignorar os abismos profundos do mistério dionisíaco, saudando o núcleo racional darwinista do sonho como uma tábua de salvação contra a exaltação mística. Só uma minoria sentirá a colisão de dois mundos, e compreenderá que no fundo é disso mesmo que se trata. Aliás, o sonho exprime com clareza que o macaco deve surgir lá, onde segundo uma antiga tradição mora a divindade. Tal substituição é quase tão grave quanto uma missa negra.

191

192

O espaço quadrado que no simbolismo oriental significa terra (na China) e Padma (lótus, na Índia) tem o caráter da "yoni", da feminilidade. O inconsciente do homem também é feminino e personificado pela anima 66. Esta última representa sempre a "função inferior" 67 e por isso possui não raro um caráter moral duvidoso: às vezes representa o próprio mal. Geralmente, é a quarta pessoa (comparar sonhos 10, 11, 15 [parágs. 136, 147, 162]). É o ventre materno, escuro e temido (fig. 74) e, enquanto tal, de natureza ambivalente. A divindade cristã é una, em três pessoas. A quarta pessoa no drama celeste é indubitavelmente o diabo. Na versão psicológica, mais amena, é a função inferior. Do ponto de vista moral, é o pecado do homem, e por conseguinte uma função que lhe é atribuída: provavelmente ela é masculina. O elemento feminino é silenciado na divindade, pois a interpretação do Espírito Santo como Sophia-Mater é considerada herética. O drama metafísico cristão. o "Prólogo no Céu", só conhece atores masculinos, tendo isso em comum com múltiplos mistérios originários. O elemento feminino deverá obviamente estar em algum lugar, presumivelmente no escuro. Em todo caso, a antiga filosofia chinesa localizou-o no

<sup>66.</sup> A idéia de "anima" segundo a minha definição não é novidade, mas sim um arquétipo que encontramos nos mais diversos lugares. Também era conhecida pelos alquimistas como prova o escólio seguinte: "Quemadmodum in Sole ambulantis corpus continuo sequitur umbra... sic hermaphroditus noster Adamicus, quamvis in forma masculi appareat, semper tamen in corpore occultatam Evam sive foeminam suam secum circumfert". [Assim como a sombra sempre segue aquele que anda no Sol..., o nosso Adão hermafrodita, ainda que apareça em sua forma de homem, sempre carrega consigo a sua Eva ou mulher, oculta em seu corpo.] [Tractatus aureus em: Bibl. chem. l, p. 417b).

<sup>67.</sup> Compare-se com [JUNG] Psychologische Typen, Definições ["Função inferior"].



Fig. 74. O céu (o espiritual) fecunda a terra e gera o homem. THENAUD, Traité de la cabale (séc. XVI)

"yin"<sup>68</sup>. Apesar de se unirem, homem e mulher representam opostos irreconciliáveis, os quais, quando ativados, degeneram em hostilidade mortal. Este par primordial de opostos é o símbolo de todos os opostos possíveis e imagináveis: quente-frio, claro-escuro, sul-norte, seco-úmido, bom-mau, etc., e também consciente-inconsciente. Na psicologia das funções há duas funções conscientes e portanto masculinas: a função diferenciada e a respectiva função auxiliar. Nos

<sup>68.</sup> Tractatus aureus em Ars chem. (p. 17): "verum masculus est coelum foeminae et foemina terra masculi" [pois o homem é o céu da mulher e a mulher é a terra do homem].

sonhos, podem ser representadas por pai e filho, ao passo que as funções inconscientes o serão por mãe e filha. Devido ao fato da oposição entre as duas funções auxiliares ser bem menor do que a oposição entre a função diferenciada e a função inferior, a terceira função, ou seja, a função "auxiliar" inconsciente poderá ser trazida à consciência, tornando-se assim masculina. No entanto ela trará consigo vestígios de sua contaminação com a função inferior, constituindo por conseguinte uma certa mediação com a obscuridade do inconsciente. A interpretação herética do Espírito Santo como Sophia corresponde a esta realidade psicológica, pois foi ele o mediador do nascimento na carne, possibilitando a manifestação visível da divindade luminosa na escuridão do mundo. Sem dúvida, foi esta associação que valeu ao Espírito Santo a suspeita de feminilidade; Maria era a terra escura a ser lavrada, "illa terra virgo nondum pluviis rigata" (aquela terra virgem que ainda não fora regada pela chuva), tal como TERTULIANO a chamava.6

A quarta função é contaminada pelo inconsciente e ao ser conscientizada arrasta consigo todo o inconsciente. Isto acarreta o confronto com o inconsciente e a tentativa de estabelecer uma síntese dos opostos. De início, irrompe um conflito violento, semelhante ao de qualquer pessoa de bom senso que deve engolir as mais absurdas superstições. Sua reação é de resistência e de defesa desesperada contra o que lhe parece uma insensatez criminosa. Os sonhos que se seguem são explicados a partir desta situação.

# SONHO 19

195

194 Uma guerra feroz entre dois povos.

Este sonho representa o conflito. A consciência defende sua posição e tenta reprimír o inconsciente. Disso resulta, em primeiro lugar, a expulsão da quarta função; como ela está contaminada pela terceira função, esta última também fica ameaçada de desaparecer, o que restabeleceria a situação precedente: duas funções conscientes e as outras duas mergulhadas no inconsciente.

69. Adversus Judaeos, XIII.

<sup>70.</sup> A alquimia considera esta síntese como uma das suas tarefas principais: "Coniugite ergo masculinum servi rubei filium suae odoriferae uxori et iuncti artem gignent" [Uni, pois, o filho másculo do escravo vermelho a sua esposa perfumada, e unidos produzirão a Arte]. (RUSKA, Turba, p. 62). Esta síntese foi muitas vezes representada como um incesto de irmão e irmã, versão esta que remonta certamente à Visio Arislei (Art. aurif. I). (Ver tb. fig. 167, que representa a coabitação de Gabricus e Beya, os filhos do "Rei Marinho".)

#### SONHO 20

Dois meninos estão numa caverna. Um terceiro cai junto a eles, como 196 que jorrando de um cano.

A caverna representa a escuridão e o isolamento do inconsciente. Os dois meninos correspondem a duas funções do inconsciente. Teoricamente, o terceiro seria a função auxiliar, indicando que a consciência se restringiu totalmente à função diferenciada. Assim pois o jogo é de um a três, o que confere ao inconsciente uma grande vantagem. Podemos então esperar um novo avanço do inconsciente e uma recuperação de sua posição anterior. Os "meninos" aludem ao tema do anão (fig. 77). Retomaremos o tema mais adiante.

### SONHO 21

Uma grande esfera transparente, contendo várias esferas pequenas. Em 198 cima, cresce uma planta verde.

A esfera é uma totalidade que abrange todos os conteúdos; isto possibilita a renovação de uma vida paralisada por uma luta inútil. Na kundalini-ioga, o "regaço verde" designa o Ishvara (Shiva) que emerge de sua condição latente.

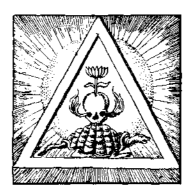


Fig. 75. A imagem da Trimurti. O triângulo simboliza a convergência do todo para a ponta da unidade; a tartaruga representa Vishnu e o lótus sobre o crânio e as duas chamas, Shiva. Ao fundo, o sol radiante de Brahman – o todo corresponde ao "opus" alquímico, em cujo contexto a tartaruga simboliza a "massa confusa", o crânio, o "vaso" da transformação e a flor, o "Si-Mesmo", isto é, a totalidade.

Segundo uma representação indiana

#### SONHO 22

Num hotel americano, o sonhador toma o elevador e sobe até o terceiro ou quarto andar. Lá, deverá aguardar, com muitas outras pessoas. Um amigo (isto é, uma pessoa determinada), que está entre elas, diz que ele (o sonhador) não devia ter deixado a mulher escura e desconhecida lá embaixo por tanto tempo, pois ele a confiara a seus cuidados. O amigo entrega-lhe então um bilhete aberto, endereçado à mulher escura. No bilhete se lê: "A salvação não pode ser obtida através da não-participação ou da fuga. A inércia também de nada serve. A salvação vem de uma entrega total, e o olhar deve estar voltado para um centro". Há um desenho na margem do bilhete, representando uma roda ou coroa de oito raios. O ascensorista chega, dizendo que o quarto dele (do sonhador) fica no oitavo andar. Ele sobe com o elevador um pouco mais até o sétimo ou oitavo andar. Lá, ele encontra um homem desconhecido, ruivo, que o cumprimenta amavelmente. Dá-se então uma mudança de cenário. Dizem que há uma revolução na Suíca: um partido militar propõe que se "sufoque completamente a esquerda". À objeção de que a esquerda já é bastante fraça, diz-se que por isso mesmo ela deve ser completamente sufocada. Aparecem soldados, em uniformes antiquados, parecidos com o homem ruivo. A munição de suas espingardas é constituída de varetas; os soldados formam um círculo e se preparam para atirar em direção ao centro. Afinal não atiram e aparentemente batem em retirada. O sonhador acorda muito angustiado.

A tendência esboçada no sonho anterior, visando restabelecer a 201 totalidade, esbarra novamente neste sonho com a orientação contrária da consciência. O cenário americano do sonho é adequado à situação. O elevador sobe como ocorre quando algo "sobe" do "subconsciente" para a consciência. O que sobe, neste caso, é o conteúdo inconsciente, isto é, a mandala caracterizada pela quaternidade (figs. 61-62 e outras). Por isso, o elevador deveria subir até o quarto andar. Mas como a quarta função é tabu, ele vai só até o terceiro ou quarto andar. Isto não acontece apenas com o sonhador em questão, mas com muitas pessoas. Tal como com o primeiro, elas deverão também esperar que a quarta função seja aceita. Um bom amigo adverte-o que não deveria ter deixado a mulher escura, ou seja, a "anima", representante da função tabu, esperar "embaixo". isto é, no inconsciente. Esta é a razão pela qual ele esperava em cima. com outras pessoas. Na realidade, não se trata de um problema exclusivamente individual, mas também coletivo; a animação do inconsciente, hoje na ordem do dia, já fora prevista por FRIEDRICH SCHILLER, o qual levantou questões completamente ignoradas pelo

Século XIX. NIETZSCHE decidiu rejeitar a serpente e o "homem mais feio do mundo", em seu Zarathustra.

O conselho que se lê no bilhete é tão profundo quanto acertado, a ponto de nada se lhe poder acrescentar. Após ter sido formulado e de alguma forma aceito pelo sonhador, a ascensão poderá continuar. O sonhador chega então ao sétimo ou oitavo andar, o que faz com que a quarta função não seja mais representada por uma quarta parte, mas sim por uma oitava parte, havendo portanto uma redução pela metade da quarta função.

Esta hesitação diante do último passo em direção à totalidade 203 desempenha também ao que parece um curioso papel no Fausto, 2ª. parte. Trata-se da cena dos cabiros: "sereias transfiguradas" aproximam-se por sobre as águas. Nereidas e tritões cantam:

O que nossas mãos trazem Vos alegrará. Sobre o escuro gigante do quelônio Brilham formas severas: São deuses que vos trazemos; Cantai altos louvores.

#### SEREIAS:

De pequena estatura E grande poder, Salvadores dos náufragos, Deuses há muito venerados.

NEREIDAS E TRITÕES: Os cabiros trazemos Para a festa da paz; Em seus santos domínios, Netuno é propício.

Uma "forma severa" é trazida por "sereias", e portanto por figuras femininas (figs. 10, 11, 12 e 157) que de certa forma representam o inconsciente enquanto mar e onda do mar. A palavra "severa" sugere formas rigorosamente arquitetônicas ou geométricas, uma idéia definida sem ornamentos românticos (sentimentais). Ela "irradia" do escudo (carapaça) de uma tartaruga <sup>71</sup> (fig. 76), animal que como a serpente é um animal primitivo de sangue frio, simbolizando o

<sup>71.</sup> O "testudo" é um instrumento alquímico, uma tigela, com a qual se cobria a vasilha de cocção no forno. Comp. com RHENANUS, Solis e puteo emergentis, p. 40.

aspecto instintivo do inconsciente. A forma (Gebilde) é de certo modo idêntica às divindades anãs invisíveis e criativas, aos encapuçados (fig. 77) ocultos na cista escura, como figurinhas de cerca de um pé de altura que ficam à beira-mar, protegendo por seu parentesco com o inconsciente a viagem marítima, isto é, a aventura no escuro e no incerto. Sob a forma de dáctilos, são deuses da invenção, pequenos e insignificantes como a incitação do inconsciente, mas tão poderosos quanto este. El gabir é o grande, o poderoso.



Fig. 76. A tartaruga: um instrumento alquímico. PORTA, De distillationibus (1609)

NEREIDAS E TRITÕES: Três, nós trouxemos, O quarto, recusou. Disse ter razão, Pensando pelos quatro.

SEREIAS:
Um Deus bem pode
Zombar de um outro Deus.
Mas vós, respeitai-os,
Temendo ofendê-los.

É característico da natureza sentimental de GOETHE que o quarto elemento seja precisamente o pensador. Se o "sentimento é tudo" constituindo o princípio supremo, o pensamento deve contentar-se com o papel desfavorável e desaparecer no abismo. Tal desenvolvimento é descrito no Fausto, 1ª. parte. O próprio GOETHE serviu-lhe de modelo. Neste caso, o pensamento torna-se a quarta função (a função-tabu). Através da contaminação com o incons-





Fig. 77a e b. Telésforo, o Cabiro ou "familiaris" de Esculápio. 77a: figura de bronze, St. Germain-en-Laye; 77b: estatueta de mármore, Viena.

ciente, assume a forma grotesca dos cabiros; estes, enquanto anões, são deuses ctônicos, geralmente disformes. ("Vejo-os como potes de argila deformados.") Eles se mantêm num desacordo igualmente grotesco relativamente aos deuses celestes, aos quais escarnecem (v. "macaco de Deus").

NEREIDAS E TRITÕES: Na verdade são sete.

SEREIAS:

Onde estão os três restantes?

NEREIDAS E TRITÕES: Não sabemos dizê-lo. Interrogai o Olimpo; Lá pode estar o oitavo E ninguém nele pensou; Eles nos dão suas graças, Sejam embora incompletos. São seres incomparáveis Ansiosos de perfeição. Nostálgicos e famélicos De todo o Inacessível.

Sabemos que (os Cabiros) "na verdade" são sete ou oito; e 205 novamente ocorre uma dificuldade em relação ao oitavo, tal como já ocorreu com o quarto. Da mesma forma, contrastando com a afirmação anterior de que eles se originavam de um plano inferior.

do escuro, diz-se que os Cabiros "na verdade" se encontram no Olimpo. O fato é que eles aspiram eternamente passar da região inferior para a região superior, podendo portanto ser encontrados tanto embaixo quanto em cima. A "forma severa" é obviamente um conteúdo do inconsciente impelido para a luz. Ele busca e ao mesmo tempo é aquilo que em outra parte chamei de "tesouro de difícil acesso". Tal hipótese é imediatamente confirmada:

Por mais que se ostente a glória Dos heróis da Antiguidade Ao conquistar o Velo de ouro, Ela não basta. Mas eis os Cabiros.

O "velo de ouro" é o alvo cobiçado pelos Argonautas, nessa "busca" temerária que constitui uma das inúmeras maneiras de exprimir a conquista do inatingível. Acerca disto TALES comenta sabiamente:

> Eis o que o homem ambiciona: Apenas a ferrugem torna a moeda valiosa.

O inconsciente é sempre o cisco no leite: o defeito temerosamente escondido da perfeição, o desmentido doloroso de todas as pretensões idealistas, os resquícios da terra que não se despegam da natureza humana, turvando-lhe tristemente a transparência cristalina tão almejada. Segundo a concepção dos alquimistas, a ferrugem e a pátina são doenças do metal. No entanto, é justamente esta lepra que constitui a "vera prima materia" ("verdadeira matéria-prima"), base para o preparo do ouro filosofal. O Rosarium philosophorum diz a respeito: "Nosso ouro não é o ouro vulgar. Mas indagaste acerca do verde (viriditas, provavelmente a pátina), supondo que o bronze fosse um corpo 'leprosum' devido ao verde que o recobre. Por isso eu te digo que se há algo perfeito no bronze é esse verde, uma vez que ele será em breve transformado pelo nosso método (magisterium) no ouro mais verdadeiro". 73

A observação paradoxal de TALES, segundo a qual só a ferrugem dá à moeda seu valor autêntico, é uma espécie de paráfrase alquímica; seu significado fundamental é o de que não há luz sem sombra, nem totalidade anímica sem imperfeição. A vida em sua plenitude não precisa ser perfeita, e sim completa. Isto supõe os

208

<sup>72. [</sup>JUNG] Símbolos da Transformação, Índice cf. v.

<sup>73.</sup> Art. aurif. II, p. 220: uma citação de SENIOR. A "viriditas" é ocasionalmente denominada "Azoth", que é um dos múltiplos sinônimos da "pedra".

"espinhos na carne", a aceitação dos defeitos, sem os quais não há progresso, nem ascensão.

A problemática do três e quatro, do sete e oito, que GOETHE 209 tocou neste ponto, é um dos enigmas da alquimia que remonta historicamente a textos atribuídos a CHRISTIANOS<sup>74</sup>. No tratado referente à produção da "água mística" lê-se: "Por isso, a profetisa hebraica exclamava sem temor: 'O um se tornará dois, o dois, três, e do terceiro surgirá o uno, que é o quarto<sup>75</sup>." Esta profetisa comparece na literatura alquímica como MARIA PROPHETISSA<sup>76</sup> (fig. 78), também chamada a Judia, irmã de Moisés, ou a copta; não é impossível que seja relacionada com a Maria da tradição gnóstica. EPIFÂNIO testemunha acerca da existência dos escritos de MARIA as Interrogationes magnae e parvae, nas quais seria relatada a seguinte visão: Cristo, na montanha, teria feito uma mulher surgir de seu flanco, misturando-se depois com ela<sup>77</sup>. Não deve ser por acaso que o tratado de MARIA fala do "matrimonium alchymicum" (matrimônio alquímico), num diálogo com o filósofo Aros<sup>78</sup>; daí provém um conhecido ditado que apareceu mais tarde: "Case goma com goma num matrimônio verdadeiro". Tratava-se originalmente da "gummi arabicum" ("goma arábica") usada aqui como um arcano da substância transformadora, devido à sua qualidade adesiva. Assim por exemplo KHUNRATH<sup>80</sup> esclarece que a goma "vermelha" é a "resina dos sábios" e um sinônimo da substância transformadora. Esta substância como "vis animans" (força vital) é comparada por outro intérprete com o "glutinum mundi" (cola do mundo), mediadora entre o espírito e o corpo, sendo ao mesmo tempo a união de ambos<sup>81</sup>. O antigo tratado Consilium Coniugii explica que o "homem filosofal" é feito das "quatro naturezas da pedra". Três delas

<sup>74.</sup> O autor anônimo chamado CHRISTIANOS, segundo BERTHELOT (Les Origines de l'alchimie, p. 99s), é um contemporâneo de STEPHANUS DE ALEXANDRIA, logo ele deve ter vivido mais ou menos no início do séc. VII.

<sup>75.</sup> BERTHELOT, Alch. grecs, VI, V, 6, linha 16. Ο ἐκραύγαζεν (grito) quase animalesco indica um estado de êxtase.

<sup>76.</sup> Um tratado (de origem árabe?) a ela atribuído, com o título *Practica Mariae Prophetissae in artem alchemicam* em: *Art. aurif.* I, p. 319s.

<sup>77.</sup> Panarium, XXVI. Com referência a outras relações possíveis da Pistis Sophia com Mariamne e com Maria Madalena compare-se com LEISEGANG, Die Gnosis, p. 113s, e SCHMIDT [ed.], Gnostische Schriften in koptischer Sprache, VIII, p. 596s.

<sup>78.</sup> Aros = Horos. O los προφήτις τῷ νἰῷ αὐτής (BERTHELOT, Alch. grecs, I, XIII) poderia ter servido de modelo ao Diálogo de Maria. Era fácil confundir isis e Maria.

<sup>79. &</sup>quot;Matrimonifica gummi cum gummi vero matrimonio" em: Art. aurif. I, p. 320.

<sup>80.</sup> Hyleal. Chaos, p. 239.

<sup>81.</sup> Aphorismi Basiliani em: Theatr. chem. IV (1613) p. 368.



Fig. 78. Maria Prophetissa; no fundo, a união (coniunctio) do superior e do inferior.

MAIER, Symbola aureae mensae (1617)

seriam terrestres, ou da terra; "a quarta natureza é a água da pedra, isto é, o ouro viscoso, denominado goma vermelha, com a qual são tingidas as três naturezas terrestres" A goma, como aqui se diz, é a quarta natureza crítica: ela é dupla, isto é, masculina e feminina, sendo ao mesmo tempo uma única "aqua mercurialis". A união das duas é portanto uma espécie de autofecundação, que é sempre atribuída ao dragão mercurial 83. A partir destas alusões é fácil

82. Ars chem., p. 247 e 255.

83. ARNALDUS DE VILLANOVA (Carmen em: Theatr. chem. IV [1613], p. 614s) encontrou uma maneira feliz de resumir a quintessência do tratado nos versos seguintes: "Maria, mira sonat, breviter quae talia sonat: / Gumi cum binis fugitivum figit in imis./... Filia Platonis consortia iungit amoris: / Gaudet massata, quando tria suntsociata". [Maria enuncia em breve idéias explosivas, pois são verdades que brotam de sua boca:/ com dupla goma fixa os elementos que escapam para baixo/... esta Filha de Platão une as afinidades do amor:/ e se alegra com tudo o que é semeado, cozido, reunido por três].

perceber quem é o homem filosofal: o andrógino originário, ou o Anthropos do gnostícismo<sup>84</sup> (v. tb. figs. 64, 82, 117, 195, etc.), cujo paralelo na Índia é o atman. O *Brhadâranyaka-Upanishad* diz acerca deste último: "Seu tamanho era o de uma mulher e um homem abraçados. Ele dividiu o Si-mesmo (atman) em duas partes, dando assim origem a esposo e esposa. Ele uniu-se a ela"<sup>85</sup>, etc. A origem comum dessas idéias reside na noção primitiva do ser originário bissexual.



Fig. 79. O rei Sol com seus seis filhos-planetas. LACINIUS, Pretiosa margarita novella (1546)

A quarta natureza – para voltarmos ao texto do Consilium 210 coniugii – leva-nos diretamente à idéia do Anthropos, representação da totalidade do homem, de um ser unitário preexistente ao homem e, ao mesmo tempo, sua meta. O uno junta-se ao três como quarto,

84. Compare-se com as minhas observações sobre o "Adech" de PARACELSO em: Estudos Alquímicos [parágrs. 168 e 203s].

<sup>85.</sup> I. 4.3. Comp. com The Upanishads II, p. 85s

estabelecendo assim a síntese dos quatro na unidade<sup>86</sup> (fig. 196). Quanto ao sete e ao oito, parece tratar-se de algo semelhante; no entanto, este tema é bem mais raro na literatura. Encontramo-lo porém em PARACELSO ao qual GOETHE teve acesso<sup>87</sup>, em Ein ander Erklärung der gantzen Astronomey (Uma outra explicação de toda a astronomia): "O um é poderoso / seis sendo sujeitos, o oito é também poderoso"<sup>88</sup>, até mesmo um pouco mais do que o primeiro. O um é o rei, o seis são os servos e o filho: o rei-sol e os seis planetas, ou seja, os "homunculi" metálicos, tal como documenta a ilustração da Pretiosa Margarita novella de JANUS LACINIUS (1546)<sup>89</sup> (fig. 79). O oitavo não comparece aqui. Talvez PARACELSO o tenha inventado. Mas uma vez que este (o oitavo) é ainda mais poderoso do que o primeiro, a coroa deveria pertencer-lhe. Em GOETHE, o oitavo "existente" no Olimpo é uma referência direta ao texto de PARACELSO, que formula a "Astrologia do Olímpo", isto é, a estrutura do "corpus astrale" (corpo astral)

Retornando agora ao nosso sonho, tocamos o ponto crítico, isto é, entre o sétimo ou oitavo andar aparece o homem ruivo, sinônimo do homem de cavanhaque, o Mefisto astuto que modifica magicamente a cena: o importante para ele é o que Fausto jamaís vira – a "forma severa", o tesouro supremo, o que é "imortal<sup>91</sup>. Há uma súbita transformação. Aparecem os soldados, representantes da uniformidade, da opinião coletiva, que decididamente não tolera qualquer inconveniência. Para a opinião coletiva o três e o sete constituem a autoridade máxima, são sagrados; quanto ao quatro e ao oito, pertencem ao mal: "potes de argila deformados", "nada mais do que" inferioridade e inconsistência, segundo o juízo severo dos

211

<sup>86.</sup> Há uma formulação um pouco diferente na Distinção XIV das Allegoriae sapientum (Theatr. chem. V, p. 86): "Unum et est duo, et duo et sunt tria, et tria et sunt quatuor, et quatuor et sunt tria, et tria et sunt duo, et duo et sunt unum". [Um e é dois, e dois e são três, e três e são quatro, e quatro e são três, e três e são dois, e dois e são um.] Isto representa evidentemente a quadripartição (tetrameria) do uno e a síntese do quatro em um.

<sup>87.</sup> Compare-se com Dichtung und Wahrheit.

<sup>88.</sup> SUDHOFF/MATTHIESEN [ed.] XII.

<sup>89.</sup> HUSER [ed.] II, p. 451. Aqui a "aqua mercurialis" é qualificada como "Bacchi candens et limpidus humor" (!) [o fluido resplandecente e límpido de Baco]. O rei e o filho são unidos na operação, de tal modo que ao final restam somente o rei renovado e os cinco criados. É apenas na alquimia tardia que o "senarius" (o seis) representa um papel modesto.

<sup>90.</sup> HUSER 1, p. 530.

<sup>91.</sup> Ver: Fausto, 2ª Parte. Os anjos carregam para o céu a "parte imortal" de Fausto, depois de terem enganado o diabo. Segundo versão mais antiga, isto é a "enteléquia de Fausto".

bonzos de todas as tendências. A "esquerda", que deve ser "completamente sufocada", refere-se ao inconsciente e a tudo o que é suspeito, àquilo que provém do lado esquerdo e portanto do inconsciente. Trata-se de uma opinião antíquada, que recorre a meios antiquados; no entanto, até mesmo as armas antiquadas são capazes de acertar o alvo. Por motivos desconhecídos e não mencionados no sonho desaparece aos poucos esta ameaça de atentado contra o "centro", em direção ao qual (segundo o aviso) "deve sempre dirigir-se o olhar". Este centro é caracterizado pela roda de oito raios que figura no desenho à margem do bilhete (fig. 80).

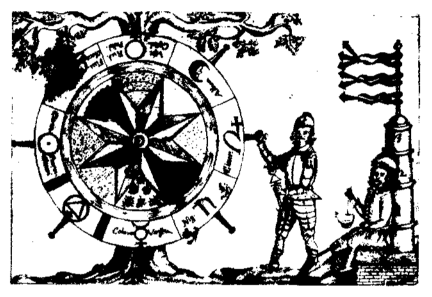


Fig. 80. Mercúrio gira a roda de cito raios, simbolizando o processo. Numa das mãos, segura o "telum passionis" (dardo da paixão).

Speculum veritatis (Vaticano, séc. XVIII)

## SONHO 23

Num espaço quadrado. O sonhador vê sentada à sua frente a mulher desconhecida, cujo retrato ele deve desenhar. O que desenha, no entanto, não é um rosto, mas trevos de três folhas ou cruzes retorcidas pintadas de quatro cores: vermelho, amarelo, verde e azul.

Em sequência a este sonho, o sonhador traça espontaneamente 213 um círculo. Os quartos deste círculo são pintados com as mesmas cores referidas acima. Trata-se de uma roda de oito raios. No centro.

175

acha-se uma flor azul de quatro pétalas. A pequenos intervalos aparecem numerosos desenhos, todos referidos à estrutura peculiar do "centro", em busca de uma configuração que expresse adequadamente a natureza desse "centro". Eles se originam quer de impressões visuais, quer de percepções intuitivas, ou então de sonhos.

214

Ouanto à roda, convém observar que ela é uma expressão favorita da alquimia para designar o processo de circulação, a "circulatio". Por um lado, deve-se pensar na "ascensus" e "descensus" (ascensão e descida) dos pássaros, por exemplo, alcando vôo e descendo, a modo de vapores que se precipitam<sup>92</sup>, e, por outro, na revolução do universo como modelo da obra, e também no ciclo anual em que a obra se realiza. O alquimista não ignorava a conexão da "rotatio" (rotação) e dos círculos que desenhava. A alegoria moral contemporânea da roda destaca entre outros significados que o "ascensus" e o "descensus" corresponderia à descida de Deus até o homem e a ascensão deste último até Deus, mencionados num sermão de São BERNARDO: "Por sua descida ele nos permitiu uma ascensão suave e salutar" <sup>93</sup>. Além disso, a roda exprime as virtudes importantes para a realização da Obra: "constantia", "obedientia", "moderatio", "aequalitas" e "humilitas" 94 (constância, obediência. moderação, equanimidade e humildade). As relações místicas da roda desempenham um papel importante em JACOB BÖHME. Como os alquimistas, ele também opera com as rodas de Ezequiel e diz: "... reconhecemos portanto que a vida do espírito está voltada para dentro de si mesma, e que a vida da natureza está voltada para fora e para a frente. Podemos compará-las a uma roda esférica que gira para todos os lados, tal como a roda de Ezequiel."95 E continua: "A roda da natureza gira de fora para dentro de si mesma; a divindade. no entanto, mora dentro de si mesma e sua figura não pode ser representada; trata-se apenas de uma semelhança natural, como Deus ao retratar-se na imagem deste mundo. Em toda a parte Deus está por inteiro, habitando também em si mesmo. Observe a roda externa que é o zodíaco, com os astros, seguindo-se os sete planetas"96, etc. "Ainda que esta imagem não seja suficientemente elaborada, nem por isso deixa de ser uma meditação; poder-se-ia

<sup>92.</sup> Compare-se com os movimentos da substância de transformação na Tabula Smaragdina (De alchemia, p. 363.).

<sup>93.</sup> Sermo IV de ascensione Domini, col. 312.

<sup>94.</sup> O PICINELLUS, Mundus symbolicus, Índice (cf. v. "rota").

<sup>95.</sup> Vom irdischen und himmlischen Mysterium, cap. V, 1s.

<sup>96.</sup> Vom drevfachen Leben, cap. IX, 58s.

projetá-la sobre um grande círculo, para a meditação dos menos aptos. Observe pois que o desejo volta-se para dentro de si mesmo. até o coração que é Deus", etc. Para BÖHME, a roda significa também, em termos alquímicos, a "informatio", a "impressão" da vontade eterna. Ela é a Mãe-Natureza, ou seja, "o fundo do ser (Gemuth) da Mãe originária / mediante o qual ela atua e cria: são as estrelas como roda planetária/segundo o modelo do astro eterno/o qual é um espírito/ e o eterno fundo do ser (Gemüth) da sabedoria divina/ enquanto natureza eterna/ de onde procederam os espíritos eternos que passaram a habitar as criaturas". 97 "propriedade" da roda é a vida, sob a forma de "quatro intendentes", os quais "conduzem o regimento na mãe que gera a vida". Trata-se dos quatro elementos, "aos quais a roda do ser total confere vontade e desejo/ de tal forma que toda essa essência seja uma só coisa". como o "fundo do ser (Gemüth) do homem; tal como é em sua alma e corpo"; pois ele foi criado à imagem desta "essência total". Deste modo, a natureza também é "essência total", dotada de alma em seus quatro elementos 98. Essa "roda sulfúrica" também é a origem do bem e do mal, isto é, ela conduz para dentro destes princípios ou para fora dos mesmos 99.

A mística de BÖHME é influenciada em seu mais alto grau pela 215 alquimia. Assim, ele diz: "A forma do nascimento é como uma roda giratória / que Mercúrio faz no enxofre". <sup>100</sup> O "nascimento" é a "Criança de ouro", o "filius philosophorum" (filho dos filósofos = arquétipos da criança divina <sup>101</sup>), cujo "mestre de obras" é Mercúrio <sup>102</sup>. O próprio Mercúrio é "a roda-de-fogo da essência", em forma de serpente. Do mesmo modo, a alma (não-iluminada) é um "Mercúrio ígneo desse tipo". Vulcano nela acende a "roda-de-fogo da essência", quando a mesma se "desprende" de Deus; isto dá origem ao desejo e ao pecado, que são a "ira de Deus". A alma é então um "verme", tal como a "serpente de fogo", uma "larva" e um "monstro" <sup>103</sup>.

A interpretação da roda, em BÖHME, revela algo do "arcanum" místico da alquimia, sendo, pois, tanto nesta quanto na acepção psicológica, de considerável importância: a roda surge aqui como

97. De signatura rerum, cap. XIV, 11.

98. Op. cit., cap. XIV, 12.

99. Op. cit., cap. XIV, 13.

100. Op. cit., cap. IV, 25.

101. Compare-se com JUNG e KERÉNYI, Das göttliche Kind.

102. BÖHME, De signatura rerum, IV, 26.

103. BÖHME, Gespräche einer erleuchteten und unerleuchteten Seele, p. 11-24.

uma idéia da totalidade, representando a essência do simbolismo da mandala e compreendendo também o "mysterium iniquitatis" (mistério da iniquidade).

217

218

219

Os fatos demonstram que a idéia do "centro", o qual o inconsciente tentara repetidamente aproximar do consciente, começa a tomar consistência e a exercer um fascínio peculiar sobre este último. Mais adiante, o desenho (fig. 85) reproduz de novo a flor azul, mas desta vez subdividindo-a em oito partes; seguem-se as imagens de quatro montanhas em torno de um lago dentro de uma cratera; um anel vermelho está pousado por terra e dentro dele há uma árvore seca, na qual uma serpente verde se enrosca, subindo pela esquerda (fig. 13).

Não será pouca a perplexidade do leigo diante da seriedade e atenção com que se trata aqui de um problema que pede algum conhecimento da ioga e da filosofia medieval do "lapis". Conforme já mencionamos no caso da quadratura do círculo, este é um dos métodos para a produção do "lapis"; outro, seria o uso da "imaginatio" (imaginação), como indica o seguinte texto: "Cuida de fechar muito bem a tua porta, para que aquele que está dentro não possa escapar e – pela vontade de Deus – alcançarás a tua meta. A natureza opera progressivamente e eu quero que faças o mesmo, sim, que a tua imaginação seja orientada pela natureza. E que enxergues de acordó com a natureza, através da qual os corpos se regeneram nas entranhas da terra. E imagina tal coisa com a imaginação verdadeira e não com a imaginação fantasiosa 104."

O "vas bene clausum" (vaso bem fechado), medida de precaução freqüentemente aplicada pelos alquimistas, é um equivalente do círculo mágico. Em ambos os casos, o que está dentro deve ser protegido da invasão ou contaminação daquilo que está fora 105, bem como desse modo será impedido de escapar. A "imaginatio" (imaginação) deve ser entendida aquí em seu sentido literal e clássico, ou seja, como verdadeira força de criar imagens, e não como "fantasia", a qual designa uma idéia que ocorre de repente, a modo de um pensamento insubstancial. PETRONIUS emprega este termo, reforçando sua conotação de ridicularia: "phantasia non homo" 106 (fantasia, não um homem). A "imaginatio" (imaginação) é uma

<sup>104.</sup> Rosarium (Art. aurif. II, p. 214s).

<sup>105.</sup> Op. cit., p. 213: "... nec intrat in eum <lapidem > quod non sit ortum ex eo, quoniam si aliquid extranei sibi apponatur, statim corrumpitur." [E nada entra nele <no lapis > que dele não tenha saído, pois se fosse acrescentado algo de estranho, ele se corromperia imediatamente.]

<sup>106. [</sup>Satyricon, parágr. 38].

evocação ativa de imagens (interiores) "secundum naturam" (segundo a natureza) e constitui uma verdadeira função do pensamento ou do poder de representação, que não tece fantasias aleatórias, sem meta ou fundamento; assim pois não joga com os objetos, mas procura captar a realidade interior por meio de representações fiéis à natureza. Esta atividade é designada como sendo um "opus" (obra). A maneira pela qual o sonhador lida com os objetos dessa experiência interior não pode ser caracterizada senão como um verdadeiro trabalho, devido ao modo exato, cuidadoso e consciencioso mediante o qual o sonhador colíge e elabora o conteúdo que abre passagem do inconsciente para o consciente. A semelhança com o "opus" torna-se óbvia para quem estiver familiarizado com a alquimia. Além disso, os sonhos confirmam uma tal analogia, como veremos no sonho 24.

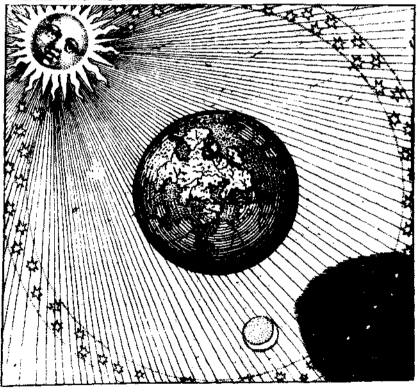


Fig. 81. "Soi et ejus umbra" (o sol e sua sombra). A terra está situada entre a luz e as trevas.

MAIER, Scrutinium chymicum (1687)

O sonho 23, do qual estamos tratando, deu origem aos desenhos comentados acima, e não contém qualquer sinal que indique o "estrangulamento" do lado esquerdo. Muito pelo contrário, o sonhador encontra-se novamente no temenos, confrontado com a mulher desconhecida que personifica a quarta função, ou função "inferior". 107 Seu desenho foi antecipado pelo sonho e o que este último representa de modo personificado é reproduzido pelo sonhador sob a forma de um ideograma abstrato. Isto poderia indicar que o sentido da personificação é o símbolo de algo que também poderia ser representado sob uma forma totalmente diversa. Esta "forma diversa" é uma referência retroativa ao sonho 16 [parágr. 97], ao As depaus cuia analogia com a cruz de bracos desiguais foi ressaltada. Aqui a analogia é confirmada. Tentei resumir a situação daquele momento através da seguinte fórmula: a Trindade cristã, matizada porém, tingida ou sombreada pelas quatro cores. Estas aparecem aqui a modo de uma concretização da "tetraktys". O Rosarium cita uma declaração semelhante no Tractatus aureus: "Vultur<sup>108</sup>... clamat voce magna, inquiens: 'Ego sum albus niger et rubeus citrinus<sup>109</sup>." (O abutre... clama com voz alta, dizendo: Eu sou o branco negro e o vermelho amarelo"). Por outro lado, é sublinhado o fato de o "lapis" reunir em si "omnes colores" (todas as cores). Poder-se-ia supor portanto que a quaternidade representada pelas cores constitui um estágio preliminar. Isto é confirmado no Rosarium: "... lapis noster est ex guatuor elementis" (... nosso lapis provém dos quatro elementos) 110 (figs. 64, 82, 117 e outras). O mesmo ocorre com o "aurum philosophicum": "... in auro sunt quatuor elementa in aequali proportione aptata" (ouro filosófico: ... no ouro, os quatro elementos se acham reunidos em proporções iguais) 131. O fato é que no sonho

107. "Filli, extrahe a radio suam umbram: accipe ergo quartam partem sui, hoc est, unam partem de fermento et tres partes de corpore imperfecto", etc. [Filho, extrai do raio sua sombra: retira-lhe então a quarta parte, i.é, uma parte do fermento e três partes do corpo imperfeito]: Instrução para a preparação do "lapis". [Citação de HERMES do: Rosarium (Art. aurif. II, p. 317.)] Com referência a "umbra", compare-se com op. cit., p. 233: "Fundamentum artis est Sol, et eius umbra." [O fundamento da Arte é o Sol e sua sombra] (fig. 81). O texto acima corresponde apenas ao sentido segundo o Tractatus aureus, mas não à sua forma literal.

108. Compare-se com sonho 58, parágr. 304. Abutres, águias, corvos alquímicos são sinônimos em sua essência.

109. Esta citação de HERMES também é arbitrária. Na realidade, a passagem diz o seguinte: "Ego sum albus nigri, et rubeus albi, et citrinus rubei, et certe veridicus sum." [Eu sou o branco do negro e o vermelho do branco, o amarelo do vermelho e digo a verdade com certeza.] (Tractatus aureus, p. 12). Desta maneira exprimem-se três significados por quatro cores, contrariamente à fórmula de HORTULANUS, que atribui quatro naturezas e três cores ao "lapis" (De Alchemia, p. 372).

<sup>110.</sup> Op. cit., p. 207.

<sup>111.</sup> Op. cit., p. 208.

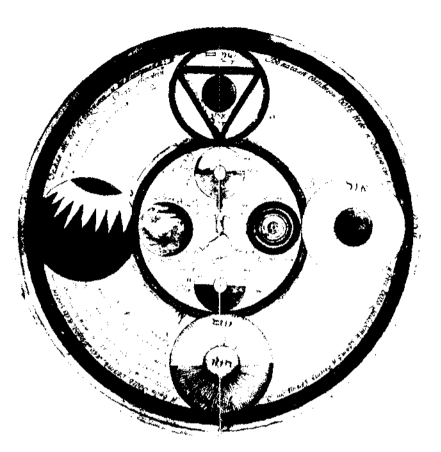


Fig. 82. O Anthropos com os quatro elementos. De um manuscrito russo do séc. XVIII

também as quatro cores representam a transição da Trindade para a Quaternidade e portanto para a quadratura do círculo (figs. 59 e 60); este último, devido à sua rotundidade (simplicidade perfeita), se aproxima mais da natureza do lapis, segundo a concepção dos alquimistas. Uma receita atribuída a RAIMUNDO, para a preparação do lapis, diz o seguinte: "Recipe de simplicissimo et de rotundo corpore, et noli recipere de triangulo vel quadrangulo, sed de rotundo: quia rotundum est propinquius simplicitati quam triangulus. Notandum est ergo, quod corpus simplum nullum habens angulum: quia ipsum est primum et posterius in planetis, sícut Sol

in stellis" (Filho, toma do corpo mais simples e redondo, e não do triangular ou quadrangular, [toma] do redondo; porque o redondo está mais próximo da simplicidade do que o triangular. Note-se que o corpo simples não tem ângulo algum, pois é o primeiro e o último dentre os planetas, como o sol entre as estrelas). 112

## SONHO 24

221 Duas pessoas conversam sobre cristais e em especial sobre um diamante.

Dificilmente não nos ocorrerá aqui a idéia do lapis. Mais do que isso, este sonho revela o fundo histórico, sugerindo que se trata efetivamente do lapis cobiçado, do "tesouro difícil de se obter". O "opus" do sonhador é como que uma recapitulação inconsciente dos esforços da filosofia hermética. (V. a respeito do "diamante" outros sonhos: 37, 39, 50 [parágrs. 258, 262, 284].)

### SONHO 25

223 Trata-se da construção de um ponto central e de tornar a figura simétrica por espelhamento neste ponto.

O termo "construção" indica a natureza sintética do "opus", bem como a laboriosa edificação, que requer toda a energia do sonhador. O "tornar simétrico" é uma resposta ao conflito do sonho 22 [parágr. 200] que pretendia "sufocar a esquerda" de modo completo. Agora, um lado deve corresponder perfeitamente ao outro, tal como uma imagem no espelho. A imagem aparece no ponto central, o qual possui a propriedade de refletir, sendo um "vitrum" in um cristal ou espelho d'água (fig. 209). Refletir no espelho é provavelmente outra alusão à idéia subjacente do lapis, do "aurum philosophicum", do Elixir, da "aqua nostra", etc. (fig. 265).

Assim como a "direita" representa a consciência, seu mundo e seus princípios, o "espelhamento" significa uma conversão da imagem do mundo para a esquerda, produzindo uma imagem correspondente invertida. Em outras palavras, mediante o "espelhamento", a "direita" se apresenta como uma inversão da "esquerda". A "esquerda" parece pois ter os mesmos direitos que a

<sup>112.</sup> Rosarium, op. cit., p. 317.

<sup>113. &</sup>quot;<Lapis> nihilominus non funditur, nec ingreditur, nec permiscetur: sed vitrificatur" etc. [A pedra não pode ser fundida, nem penetrada, nem misturada, mas sim, vitrificada.] (ADEMARUS: citação no Rosarium, op. cit., p. 353).

"direita", ou melhor, o inconsciente e sua ordem quase sempre ininteligivel vem completar simetricamente a consciência e seus conteúdos. Permanece porém obscuro o fato de se saber o que se reflete e o que é o refletido (fig. 55). Continuando nosso raciocínio, poderíamos considerar o "ponto central" como uma intersecção de dois mundos correspondentes, mas invertidos pelo reflexo no espelho 114.

A idéia de tornar simétrico poderia significar assim um ponto culminante no reconhecimento do inconsciente e sua incorporação numa imagem geral do mundo. O inconsciente adquire aqui um caráter cósmico.

# SONHO 26

É noite, céu estrelado. Uma voz diz: "Agora vai começar." O sonhador pergunta: "O quê?" A voz responde: "O movimento circular pode começar." Uma estrela cadente cai, descrevendo estranha curva para a esquerda. Muda a cena. O sonhador encontra-se num local duvidoso de diversões. O dono desse bar parece ser um explorador sem escrúpulos. Algumas jovens decaídas também lá estão. Começa então uma contenda acerca de direita e de esquerda. O sonhador retira-se e percorre num táxi o perímetro de um quadrado. Depois, novamente o bar. O dono deste afirma: "O que as pessoas comentavam acerca de direita e de esauerda não tocou o que sinto. Há verdadeiramente um lado direito e um lado esquerdo na sociedade humana?" O sonhador responde: "A existência da esquerda não contradiz a da direita. Ambas existem em todo o ser humano. A esquerda é o reflexo da direita. Sempre que a sinto como uma imagem refletida no espelho, sinto-me unificado. Não há lado direito, nem esquerdo na sociedade humana; mas há pessoas simétricas e assimétricas. Os assimétricos são os que conseguem realizar apenas um lado, o esquerdo ou o direito. Encontram-se ainda na situação infantil." O dono do bar diz, pensativo: "Isto já é bem melhor". E retorna aos seus afazeres.

Relatei este sonho inteiro, por ser uma ilustração excelente do modo pelo qual o sonhador acolhe as idéias sugeridas no sonho 25 [parágr. 223]. A idéia da relação simétrica é despida de seu caráter cósmico e traduzida numa linguagem psicológica, expressa em símbolos sociais. "Direita" e "esquerda" são termos usados quase como "slogans" políticos.

114. Existem paralelos parapsicológicos muito interessantes, que não posso mencionar aqui.



Fig. 83. Dante é conduzido à presença de Deus na rosa celeste. DANTE, *Paraí*so (Vaticano, séc. XV)

O aspecto cósmico aparece no início do sonho. O sonhador 229 observou que a estranha curva traçada pela estrela cadente correspondia exatamente à linha que traçava ao esboçar a flor dividida em oito partes. 115 A curva configura o desenho das pétalas. A estrela cadente desenha o contorno de uma flor que abarca completamente o céu estrelado. Aqui começa o movimento circular da luz. 116 Esta flor cósmica corresponde à rosa do "Paradiso" de DANTE (fig. 83)

A natureza cósmica de uma experiência, cujo aspecto "interior" 230 só pode ser compreendido psicologicamente, choca e provoca imediatamente uma reação do aspecto "inferior". O aspecto cósmico é evidentemente "alto" demais, sendo por isso compensado no sentido oposto (para baixo). Assim sendo, a simetria já não é mais a das duas imagens do mundo, mas apenas a da sociedade humana e enfim do próprio sonhador. O dono do bar, comentando essa interpretação psicológica como "bem melhor", exprime um reconhecimento que ainda deveria ser complementado pela frase: "mas não o suficiente".

A contenda acerca de direita e de esquerda, iniciada no bar, é 231 um conflito que irrompe no próprio sonhador ao ter que reconhecer a simetria. É isto que ele não consegue fazer, pois o outro lado tem um aspecto tão deplorável que não é fácil olhá-lo de perto. Daí, a razão da "circumambulatio" mágica (a caminhada em torno do quadrado), o que mantém o sonhador dentro e o impede de fugir, fazendo-o suportar sua imagem refletida no espelho. Embora o faça da melhor maneira possível, não contenta o outro lado. Daí, a relativa frieza da apreciação de seus méritos.

# IMPRESSÃO VISUAL 27

Um círculo; em seu centro há uma árvore verde. No círculo desenrola-se 232 uma batalha furiosa entre selvagens. Eles não vêem a árvore.

É óbvio que o conflito entre a "direita" e a "esquerda" ainda não 233 terminou; continua, uma vez que os selvagens permanecem em "estado infantil" e, por serem assimétricos, só conhecem a direita ou a esquerda e nunca a terceira posição, que está acima do conflito.

# IMPRESSÃO VISUAL 28

Um círculo, dentro do qual há degraus que levam a um pequeno 234 reservatório acima, dentro do qual há uma fonte.

- 115. Comparar com o comentário do sonho 23, parágr. 217.
- 116. Compare-se com parágrs. 245s e 258s, bem como com [WILHELM e JUNG] O Segredo da Flor de Ouro, passim.

Quando um estado é insatisfatório por faltar-lhe um aspecto essencial do inconsciente, o processo interior recorre a símbolos anteriores, tal como neste caso. O simbolismo remete de novo ao sonho 13 [parágr. 154], onde deparamos com o jardim mandálico dos filósofos, e com a fonte da "aqua nostra" (nossa água) (fig. 84

e tb. 25, 26 e 56). O círculo e a fonte reforçam a mandala representada pela "rosa" <sup>117</sup> no simbolismo medieval. O "jardim das rosas dos filósofos" é um símbolo que ocorre com freqüência. <sup>118</sup>

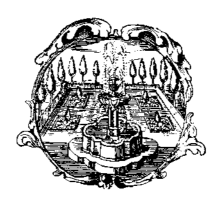


Fig. 84. A fonte no jardim cercado de muros significa a "constantía in adversis" (constância na adversidade); situação bem característica na alquimia! BOSCHIUS, Symbolographia (1702)

# IMPRESSÃO VISUAL 29

236 Um ramo de rosas, depois o sinal 孝 , que deveria no entanto ser \*\*

O ramo de rosas é semelhante a uma fonte que jorra. O sentido do primeiro sinal (árvore?) não é claro, ao passo que a correção representa a flor dividida em oito partes (fig. 85). Trata-se manifestamente da correção de um erro, que de certa forma prejudicava a totalidade da "rosa". A reconstrução deve reaproximar da consciência o problema da mandala, ou melhor, a avaliação e interpretação corretas do "ponto central".

<sup>117.</sup> Compare-se com VALLI, Die Geheimsprache Dantes und der Fedeli d'Amore.

<sup>118.</sup> Compare-se com Rosarius minor em: De alchemia, p. 309s.

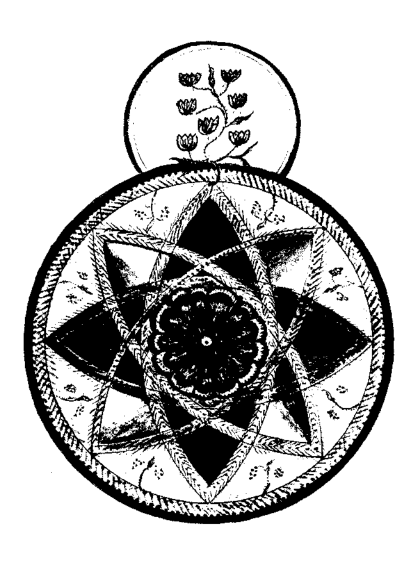


Fig. 85. A flor de cito pétalas como citava ou a primeira das sete. Recueil de figures astrologiques (séc. XVIII)

### SONHO 30

- 238 O sonhador está sentado a uma mesa redonda, com a mulher escura e desconhecida.
- Sempre que se atinge um ponto máximo de clareza ou da possibilidade mais ampla de chegar a uma conclusão é comum ocorrer uma regressão. Alguns sonhos intercalados nesta série mostram com nitidez que a exigência insistente da totalidade provoca no sonhador um sentimento algo penoso, uma vez que a realização de tal exigência acarreta conseqüências práticas significativas em sua vida, cujo caráter pessoal transcende os limites de nossas considerações.
- A forma redonda da mesa é novamente uma alusão ao círculo da totalidade. A esta totalidade pertence a anima, como representante da quarta função, principalmente sob seu aspecto "escuro", o qual sempre se manifesta quando algo deveria ser concretizado, vertido na realidade, ou quando algo está a ponto de traduzir-se por si mesmo na realidade. O "escuro" é o ctônico, o terrestre e o real. É também a fonte do medo gerado pela regressão. 119

## SONHO 31

- 241 O sonhador está sentado a uma mesa redonda em companhia de um homem que emana qualidades negativas. Sobre a mesa há um copo cheio de massa gelatinosa.
- Este sonho representa um progresso em relação ao sonho anterior, na medida em que o "escuro" é aceito como a própria "escuridão", a ponto de produzir uma verdadeira "sombra" que
  - 119. "Ab eo, quod nigram caudam habet abstine, terrestrium enim deorum est" [Afasta-te daquilo que tem um rabo preto, pois pertence aos deuses da terra.] (Symbola Pythagore phylosophi em: FICINUS, Auctores platonici, fol. X, III).
  - 120. Apesar de o tema deste estudo não permitir a ampliação da discussão da psicologia dos sonhos, devo esclarecer alguns pontos. O sentar-se a uma mesa na companhia de outros significa relação, ligação, "composição". A mesa redonda significa aqui compor a totalidade. A figura da anima (i.é, o inconsciente personificado) separada da consciência do eu, portanto inconsciente, significa que a existência de uma camada isoladora do inconsciente pessoal está intercalada entre o eu e a anima. A existência de um inconsciente pessoal demonstra que conteúdos de caráter pessoal poderiam de fato tornar-se conscientes, mas são ilegitimamente mantidos no inconsciente. Estamos portanto na presença de uma consciência insuficiente ou inexistente da sombra. A sombra corresponde a uma personalidade do eu negativo, compreendendo portanto todas as características cuja existência é desagradável e deplorável. Neste caso, a sombra e a anima, por serem ambas inconscientes, contaminam-se mutuamente, o que o sonho representa sob a forma de algo como um "matrimônio". Mas se a existência da anima (ou da sombra) for reconhecida e compreendida, ocorre uma

concerne à vida pessoal do sonhador. Isto faz com que a anima seja liberta da projeção da inferioridade moral, podendo então assumir sua própria função, isto é, seu aspecto vivo e criativo 121. Este último é representado pelo copo com seu conteúdo estranho, o qual, juntamente com o sonhador, já comparamos com a "massa da vida" indiferenciada, no sonho 18 [parágr. 183]. Naquela etapa tratava-se de uma transformação gradual do animalesco primitivo em algohumano. A expectativa agora é algo semelhante, uma vez que a espiral do desenvolvimento interior parece ter chegado novamente ao mesmo grau, mas em nível superior.

O copo corresponde ao "unum vas" (vaso uno) da alquimia (fig. 243 86) e seu conteúdo à mistura viva semi-orgânica da qual deverá emergir o corpo do lapis, dotado de espírito e vida, ou então aquela inesquecível figura da segunda parte do Fausto de GOETHE, que dissolve três vezes consecutivas o cocheiro-menino, o "homunculus" e Euphorion que se despedaça no trono de Galatéia (os três simbolizando a dissolução do "centro" no inconsciente). O lapis não é somente uma "pedra" mas, segundo é claramente constatado, se compõe "de re animali, vegetabili et minerali" (coisas animais, vegetais e minerais), consistindo de corpo, alma e espírito 122; ela cresce a partir da carne e do sangue 123. O filósofo (HERMES na Tabula smaragdina) diz o seguinte: "O vento carregou-a em seu ventre" (v. fig. 210). Vê-se claramente que "O vento é o ar, o ar é a vida e a vida, a alma." "A pedra é a coisa intermediária entre os corpos perfeitos e imperfeitos, e o que a própria natureza começou será levado à perfeição pela Arte"<sup>124</sup>. Esta pedra é chamada o "lapis invisibilitatis" (pedra da invisibilidade) 125.

No sonho trata-se de dar vida (e realidade) ao "centro", trata-se 244 por dizer assim de seu nascimento. O fato desse nascimento provir de uma massa amorfa encontra um paralelo na idéia alquímica da "prima materia" como uma "massa informis" caótica, prenhe de sementes de vida (figs. 162 e 163). Como vimos, a qualidade da goma

separação das duas figuras, tai como aconteceu em nosso caso. Com isso a sombra é reconhecida como algo que pertence ao eu, a anima, porém, como algo não pertencente ao eu.

121. Compare-se com o que disse sobre a função da anima em minha conferência intitulada; Über die Archetypen des kollektiven Unbewussten [parágrs. 53s]. No tratado Hermes an die menschliche Seele, a anima é chamada "a intérprete suprema e a guardia mais próxima" (do eterno), o que caracteriza muito bem sua função de mediadora entre o consciente e o inconsciente.

122. Rosarium (Art. aurif. II), p. 237.

123. Op. cit., p. 238.

124. Op. cit., 235s.

125. Op. cit., p. 231.

189

arábica e da cola lhe é atribuída, ou também é designada como "viscosa" e "unctuosa". (Em PARACELSO, o "Nostoc" é a substância arcana). Embora a idéia de "gelatinoso" esteja baseada primeiramente em concepções modernas de solo nutriente, excrescências gelatinosas e coisas semelhantes, ela também se reporta a idéias alquímicas muito mais antigas, as quais, como já insistimos diversas vezes, exercem uma influência poderosa, apesar de não serem conscientes, na escolha do símbolo.

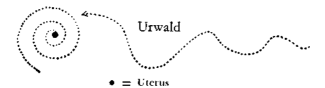


Fig. 86. O aparelho de destilação alquímica, o "unum vas", com as serpentes do Mercúrio (duplo).

KELLEY, Tractatus duo de Lapide philosophorum (1676)

## SONHO 32

245 O sonhador recebe uma carta de mulher desconhecida. Ela diz estar sofrendo de dores uterinas. Há um anexo à carta com um desenho semelhante ao seguinte: 126



Há muitos macacos na floresta virgem. Depois descortina-se uma vista sobre geleiras brancas.

126. O útero é o centro, o vaso doador da vida (fig. 87). A pedra é como o Graal, o próprio vaso criador, o "elixir vitae". É circundado pela espiral, símbolo da aproximação indireta pela circum-ambulação.



Fig. 87. A Virgem representada como vaso da criança divina. Rosario dela gloriosa vergine Maria, Veneza (1524)

A anima envia a notícia de processos dolorosos no centro criador de vida. Este não é mais o "copo" contendo a massa de vida, mas um ponto central caracterizado como "útero", e que através de uma espiral é atingido através da circum-ambulação. De qualquer modo, a espiral acentua o ponto central e portanto o útero, sinônimo frequente do vaso alquímico. Ele também é um dos significados básicos da mandala oriental 127. A linha em forma de serpente

127. O centro da mandala corresponde ao cálice do lótus indiano: sede e local de origem dos deuses. O nome que o designa, "padma", tem um significado feminino. O "vas" é muitas vezes conhecido como útero, onde é gestada a "criança". Na ladainha de Loreto, Maria é designada três vezes como "vas" ("vas spirituale", "honorabile" e "insigne devotionis"); na poesia medieval também é chamada "flor do mar", que contém o Cristo dentro de si. (Compare-se com o sonho 36, parágr. 256.) O vaso do Graal (fig. 88) tem íntima relação com o vaso hermético: WOLFRAM VON ESCHENBACH chama a pedra do Graal de "lapsit exillis"; ARNALDUS DE VILLANOVA († 1313) chama o lapis de "lapis exilis", a "pedra insignificante" (Rosarium, op. cit., p. 210). Para a interpretação utilizada por WOLFRAM, isto pode ser relevante.

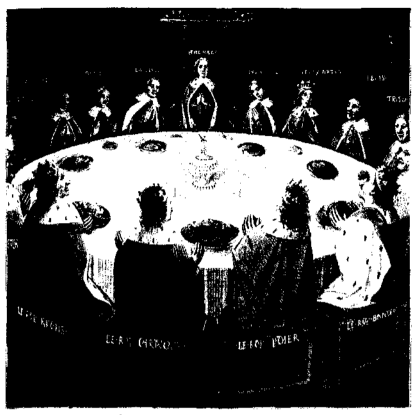


Fig. 88. Visão do Santo-Grael - do Roman de Lancelot du Lac (séc. XV).

conduz ao vaso e constitui uma analogia com a serpente medicinal de Esculápio (figs. 203, 204) e com o símbolo tântrico do Shiva bindu, do deus criativo, latente, sem extensão, sob a forma do ponto ou lingam circundado três vezes e meia pela serpente Kundalini <sup>128</sup>. Com a floresta virgem, encontramos de novo a imagem do macaco que já aparecera nos sonhos 16, 18 [parágrs. 164 e 183] e na visão 22 [parágr. 117]. Na visão 22, essas imagens eram seguidas pela frase: "tudo deve ser regido pela luz", enquanto no sonho 18 aparecia a imagem da cabeça "transfigurada". O sonho 32 acaba com uma vista sobre "geleiras brancas". Isto lembra ao sonhador um sonho

128. Ver AVALON, The Serpent Power (Shat-Chakra-Nirupana).

precedente (que não está incluído nesta série), no qual ele vê a via láctea e entra num diálogo sobre a imortalidade. O símbolo das geleiras é pois a ponte reconduzindo ao aspecto cósmico que causara a regressão. Como de costume, o antigo não retorna com a mesma simplicidade, mas introduz uma nova complicação, a qual, como era de se prever logicamente, é tão chocante para a consciência intelectual como o fora o aspecto cósmico. A complicação a que nos referimos é a lembrança do diálogo sobre a imortalidade. Já houve alusão a este tema no sonho 9 [parágr. 134], através do relógio de pêndulo, um "perpetuum mobile". A imortalidade é um relógio que jamais pára, uma mandala que gira eternamente, tal como o céu. O aspecto cósmico volta com juros e juros acrescidos. Isto poderia ser excessivo para o sonhador, porquanto um estômago de cientista tem uma capacidade digestiva limitada.

De fato, o inconsciente propõe uma desconcertante profusão de 247 definições para essa coisa obscura chamada mandala ou Selbst (Si-mesmo). Parece até que estamos dispostos a continuar no inconsciente o sonho secular da alquimia, amontoando novos sinônimos sobre os velhos, para afinal sabermos tanto ou tão pouco quanto os Antigos. Não entrarei em detalhes acerca do que o lapis significava para os nossos ancestrais, nem sobre o significado que até os dias atuais a mandala tem para os lamaístas, os tantristas, os astecas e os índios Pueblo, ou ainda a "pílula de ouro" para os taoístas e o "germe de ouro" para os hindus. Conhecemos os textos que os descrevem vividamente. Mas o que significa o fato de o inconsciente apresentar com tanta obstinação um simbolismo tão abstruso a um europeu erudito? Na minha opinião, o único ponto de vista aplicável aqui é o psicológico. (Talvez haja outros, que não me são familiares). Deste ponto de vista (psicológico), tudo aquilo que pode ser agrupado sob o conceito global de mandala parece ser a essência de determinada atitude. As atitudes conhecidas da consciência exprimem intenções e metas que podem ser definidas. A atitude voltada para o Si-mesmo porém é a única que não tem meta definível, nem intenção visível. Sem dúvida, podemos pronunciar a palayra "Simesmo", mas o que ela quer dizer permanece envolto numa obscuridade "metafísica". Não obstante, defino o "Si-mesmo" como sendo a totalidade da psique consciente e inconsciente. No entanto, essa totalidade transcende a nossa visão: é um verdadeiro "lapis invisibilitatis" (pedra da invisibilidade). Na medida em que o inconsciente existe, não é definível e sua existência é um mero postulado. Nada podemos afirmar acerca de seus conceitos possíveis. A

129. Sinônimo da "Flor de ouro".

totalidade é empírica somente em seus aspectos parciais e na medida em que estes são conteúdos da consciência. Enquanto totalidade, porém, ela transcende necessariamente a consciência. Consequentemente, o "Si-mesmo" é um conceito-limite, algo como a "coisa-em-si" de KANT. Mas acrescentemos que sua nitidez aumenta constantemente com a experiência, conforme atestam nossos sonhos, sem nada sacrificar de sua transcendência. Dado que não podemos saber quais são os limites daquilo que desconhecemos. também não temos condições de estabelecer quaisquer limites ao Si-mesmo. Seria arbitrário e portanto anticientífico restringir o Si-mesmo aos limites da psique individual, independentemente da circunstância de ignorarmos seus límites, que jazem no inconsciente. Podemos definir os limites da consciência: o inconsciente porém é o psiguismo desconhecido e portanto ilimitado, pelo fato de ser indefinível. Não devemos pois surpreender-nos se as manifestações empíricas dos conteúdos inconscientes apresentarem características de algo sem limites e não determinado por espaço e tempo. Tal qualidade é numinosa e portanto assustadora, principalmente para quem reflete atentamente, cônscio do valor de conceitos bem delimitados. É uma sorte não sermos filósofos, nem teólogos, pois isto nos evita o confronto com tais "númenos" no exercício da nossa profissão. O pior é quando, paulatinamente, se torna claro que os "númenos" são "entia" (entes) psíquicos que se impõem à consciência enquanto noite após noite os sonhos filosofam por sua própria conta. E ainda mais: se tentarmos nos esquivar desses "númenos", rejeitando com irritação o ouro alquímico que o inconsciente nos oferece, sentir-nos-emos verdadeiramente mal, apesar de todo o nosso bom senso. Apresentaremos sintomas e no momento em que resolvermos encarar de novo essa pedra de escândalo, transformando-a em pedra angular - ainda que apenas hipoteticamente - os sintomas desaparecerão e sentir-nos-emos "inexplicavelmente" bem. Em tal dilema podemos pelo menos consolar-nos com a idéia de que o inconsciente é um mal necessário e que devemos levá-lo em conta; a atitude mais inteligente que podemos ter em relação a ele é acompanhá-lo em algumas de suas incursões simbólicas e estranhas, embora o sentido das mesmas seja extremamente questionável. Talvez seja bom para a saúde recordar "as licões da humanidade anterior" (NIETZSCHE).

A única objeção contra tais expedientes intelectuais é que nem sempre eles resistem à prova dos acontecimentos. Observa-se em tais casos e em outros análogos, que no correr dos anos a enteléquia do Si-mesmo se impõe de tal forma, que a consciência é obrigada a

248

realizar proezas cada vez maiores para acompanhar o ritmo do inconsciente.

Podemos afirmar por agora que o símbolo da mandala é uma 249 realidade psíquica autônoma, caracterizada por uma fenomenología que se repete e é idêntica em toda a parte. Parece tratar-se de uma espécie de núcleo atômico, sobre cuja estrutura mais profunda e sobre cujo sentido último nada sabemos. Podemos também considerá-lo como um reflexo real (ou melhor, atuante) de uma atitude da consciência: esta é incapaz de indicar sua meta ou suas intenções e devido a esta impossibilidade ela projeta por inteiro a sua atividade no centro virtual da mandala <sup>130</sup>. A força compulsiva necessária para essa projeção está sempre numa situação da qual o indivíduo não sabe como sair. No entanto, ver a mandala meramente como um reflexo psicológico contraria a natureza autônoma deste símbolo que se manifesta em sonhos e visões com uma espontaneidade às vezes arrasadora e a natureza autônoma do inconsciente em geral. Ora. este último não é apenas a forma originária do psíquico, mas também a situação que vivemos na primeira infância e à qual retornamos todas as noites. Não há provas da atividade meramente reativa (ou reflexa) da psique. Esta concepção, no melhor dos casos, seria uma hipótese de trabalho biológica, de valor limitado. Elevada à dignidade de verdade universal, não passa de um mito materialista, uma vez que não leva em consideração a inegável capacidade criativa da alma, diante da qual todas as "causas" se reduzem a meros ensejos.

#### SONHO 33

Uma luta entre selvagens, durante a qual são cometidas atrocidades 250 bestiais.

Como era de se esperar, a nova complicação (a "imortalidade") desencadeou um conflito tremendo que utiliza a mesma simbologia, tal como na situação análoga do sonho 27 [parágr. 232].

### SONHO 34

Conversa com um amigo. O sonhador diz-lhe: "Tenho que perseverar 252 diante do Cristo ensangüentado e continuar trabalhando na minha salvação."

Este sonho, como o anterior, indica um sofrimento 253 extraordinário e sutil (fig. 89), provocado pela irrupção de um

130. Esta projeção é considerada aqui como fenômeno espontâneo e não como uma extrapolação deliberada. A projeção não é um fenômeno voluntário.



Fig. 89. O Pelicano, alimentando seus filhotes com o próprio sangue, como alegoria de Cristo.

BOSCHIUS, Symbolographia (1702)

mundo espíritual estranho, de difícil aceitação. Daí a analogia com a paixão de Cristo: "Meu Reino não é deste mundo." Mas o sonho revela também que prosseguir na tarefa de seu desenvolvimento tornou-se uma questão de vida e de morte para o sonhador. A referência a Cristo pode revestir-se de um significado mais profundo do que uma simples advertência moral, uma vez que se trata do processo de individuação, reiteradamente proposto ao homem ocidental sob o modelo dogmático e religioso da vida de Cristo. A tônica do significado recaía sempre sobre a "realidade histórica" da existência do Salvador, razão pela qual sua natureza simbólica permaneceu na sombra, embora a encarnação de Deus constituísse uma parte essencial do "Symbolon" (Credo). A eficácia do dogma não repousa porém de modo algum na realidade histórica, que é única, mas em sua natureza simbólica, em virtude da qual é expressão de um pressuposto anímico relativamente ubíquo, que independe da existência do dogma. Logo, existe um Cristo "précristão", bem como um Cristo "não-cristão", na medida em que se trata de uma realidade anímica existente por si mesma. A teoria da prefiguração repousa aliás sobre este pensamento. Nada mais lógico portanto que a figura do Anthropos ou do Poimen apareça no homem moderno, isento de pressupostos religiosos, uma vez que está presente em sua própria psique (figs. 117, 195 e outras).

#### SONHO 35

Um ator atira o chapéu contra a parede, onde este adquire a seguinte 254 forma:



O ator indica (conforme comprova material não incluído neste texto) determinado fato da vida pessoal do sonhador. Este último havia até então conservado uma auto-imagem que o impedia de tomar-se a sério. A atitude de seriedade ora adotada tornara-se incompatível com a ficção anterior. Era preciso renunciar ao ator, pois este rejeitava o Si-mesmo. O chapéu refere-se ao primeiro sonho da série [parágr. 52], no qual o sonhador usava um chapéu alheio. O ator atira o chapéu contra a parede: o chapéu revela-se uma mandala. O chapéu alheio era pois o Si-mesmo que lhe parecia estranho na época em que o sonhador desempenhava um papel fictício.

## SONHO 36

O sonhador vai de táxi à Rathausplatz (Praça Municipal), que no sonho 256 se chama "Marienhof" (Pátio de Maria).

Menciono este sonho de passagem, por revelar a natureza 257 feminina do temenos, tal como a "rosa mystica" que é também um dos atributos da Virgem na litania de Loreto (fig. 26).

## SONHO 37

Curvas delineadas por uma luz em torno de um centro escuro. Depois, 2 uma caminhada através de caverna escura, na qual se trava uma luta entre o bem e o mal. Mas nela há também um príncipe onisciente. Este oferece ao sonhador um anel de diamante, colocando-o em seu quarto dedo da mão esquerda.

A circulação da luz iniciada no sonho 26 [parágr. 227] reaparece 259 aqui com maior clareza. A luz é sempre uma referência à consciência

que inicialmente percorre apenas a periferia. O centro ainda permanece obscuro. É a caverna sombria. Penetrar nela significa obviamente desencadear um novo conflito. No entanto, esse centro é também semelhante ao príncipe onisciente que está acima de tudo, o dono da pedra preciosa. O presente equivaleria a um voto de compromisso do sonhador com o Si-mesmo, tratando-se do dedo anular da mão esquerda onde se usa a aliança. A esquerda porém é o inconsciente, o que nos leva a concluir que a situação ainda está em sua maior parte recoberta pela inconsciência. O príncipe parece ser o representante do "aenigma regis" (enigma do rei) (cf. Comentário do sonho 10 [parágr. 142] — v. fig. 54). A caverna sombria corresponde ao vaso contendo os opostos em conflito. O Si-mesmo manifesta-se nas oposições e no seu conflito; trata-se de uma "coincidentia oppositorum". Eis por que o caminho para o Si-mesmo é inicialmente um conflito.



Fig. 90. O urso, tal como o dragão e o leão, representa o aspecto perigoso da "prima materia".

Tractatus qui dicitur Thomae Aquinatis de alchimia (1530)

#### SONHO 38

Uma mesa circular em torno da qual há quatro cadeiras. Mesa e 260 cadeiras estão vazias.

Este sonho confirma a conjetura feita mais acima. A mandala 261 ainda não está "em uso".

## IMPRESSÃO VISUAL 39

O sonhador cai no precipício. Lá embaixo há um urso, cujos olhos 262 brilham alternadamente em quatro cores: vermelho, amarelo, verde e azul. Na realidade, ele tem quatro olhos que se transformam em quatro luzes. O urso desaparece. O sonhador passa por um longo corredor escuro. Ao fim do corredor brilha uma luz. Lá se encontra um tesouro e sobre ele o anel de diamante. Dizem que o anel o levará para longe, rumo ao Oriente.

O sonho desperto mostra que o sonhador ainda se preocupa com o centro obscuro. O urso representa o elemento ctônico, que poderia agarrá-lo. Mas logo fica esclarecido que o animal é apenas uma introdução às quatro cores (cf. sonho 23 [parágr. 212]) que por sua vez conduzem ao lapis, isto é, ao diamante cujo brilho revela todas as cores do arco-íris. O caminho rumo ao Oriente representa talvez uma alusão ao antípoda inconsciente. Segundo a lenda, a pedra do Graal vem do Oriente e para lá deve voltar. Do ponto de vista da alquimia, o urso corresponde à "nigredo", à "prima materia" (fig. 90), dela advindo a irisação da "cauda pavonis".

## SONHO 40

Guiado pela mulher desconhecida, o sonhador precisa descobrir o pólo, 264 arriscando em extremo a própria vida.

265

O pólo é o ponto em torno do qual tudo gira: eis de novo um símbolo do Si-mesmo. A alquimia também usou a mesma analogia: "No pólo está o coração do Mercúrio, o qual é verdadeiro fogo. Nele repousa seu Senhor. Ao navegar através do mar imenso, ele se orienta pela estrela boreal". <sup>131</sup> O Mercúrio é a alma do mundo, e o pólo, seu coração (fig. 149). A idéia da "anima mundi" (figs. 91 e 8) coincide com o conceito do inconsciente coletivo, cujo centro é o Si-mesmo. O símbolo do mar é outro sinônimo do inconsciente.

131. "In polo est cor Mercurii, qui verus est ignis, in quo requies est Domini sui, navigans per mare hoc magnum... cursum dirigat per aspectum astri septentrionalis." (PHILALETHES, Introitus apertus, p. 655).

199

## IMPRESSÃO VISUAL 41

- 266 Esferas amarelas rolando em círculo em direção à esquerda.
- 267 Representação da rotação em torno do centro, que lembra o sonho 21 [parágr. 198].

## SONHO 42

- 268 Um antigo mestre mostra-lhe no chão uma mancha vermelha e iluminada.
- O "Philosophus" mostra-lhe o "centro". A cor rubra poderia ser uma alusão à aurora, imagem da "rubedo" na alquimia, que geralmente precede imediatamente a conclusão da obra.

### SONHO 43

- 270 Uma luz amarela como o sol, embora turva, aparece na neblina. De seu centro partem oito raíos. É esse o centro que eles devem atravessar, o que ainda não ocorreu completamente.
- O sonhador observa por sua própria conta a identidade desse ponto que a luz deve atravessar com o pólo (sonho 40 [parágr. 264]). Trata-se portanto, como foi previsto, do aparecimento do sol, que é amarelo neste sonho. A luz porém continua turva, alusão provável a uma compreensão insuficiente. O fato da luz "dever atravessar" indica a necessidade de uma decisão que requer esforço. A cor amarela (citrinitas) coincide freqüentemente com a "rubedo". O "ouro" é amarelo ou amarelo-avermelhado.

## SONHO 44

- O sonhador encontra-se num espaço quadrado, onde deve permanecer imóvel. Trata-se de uma prisão para liliputianos ou crianças (?). Uma mulher cruel os vigia. As crianças começam a movimentar-se e circulam na periferia desse espaço. O sonhador sente vontade de fugir, mas é impedido. Uma das crianças transforma-se num animal que lhe morde a barriga da perna (fig. 118).
- A claridade insuficiente exige outro esforço de concentração; é essa a razão pela qual o sonhador se encontra num estado infantil (figs. 95 e 96); "oblíquo" também (v. sonho 26 [parágr. 227]) e confinado no temenos sob a guarda de uma mãe-anima cruel. O animal que surge, como no sonho 18 [parágr. 183], e morde o sonhador sugere que este último deve pagar um preço. A "circumam-

bulatio", como já vimos, significa a necessidade de concentrar-se no centro. Este estado de tensão é quase insuportável. No entanto, ao despertar o sonhador experimenta a sensação agradável e intensa de haver encontrado uma solução, "tal como se já estivesse com o diamante na mão". As "crianças" aludem ao tema do anão, exprimindo talvez o elemento "cabírico", isto é, as forças formativas do inconsciente (sonhos 56s [parágr. 301]), ou então a condição infantil do sonhador.

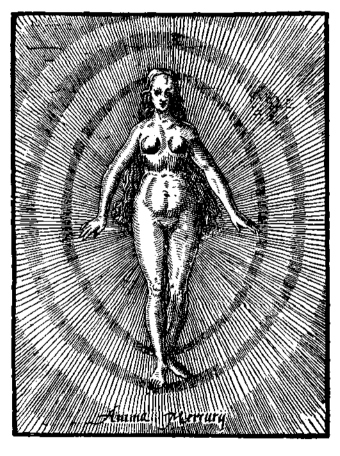


Fig. 91. Anima Mundi. THURNEYSSER ZUM THURN, Quinta Essentia (1574)

#### SONHO 45

- 274 Um terreno de manobras. Há tropas que se preparam para a guerra, formando uma estrela de oito raios que gira para a esquerda.
- O essencial parece ser aqui a indicação de um conflito superado.

  A estrela não está no céu, nem é um diamante, mas sim uma configuração sobre a terra constituída por seres humanos.

### SONHO 46

- 276 O sonhador encontra-se preso num espaço quadrado. Surgem leões e uma feiticeira má.
- A prisão ctônica retém-no, pois ele ainda não está pronto para realizar aquilo que deve (trata-se de um assunto pessoal importante, ou mesmo de um dever que lhe causa muita preocupação). Os leões, como todos os animais selvagens, indicam afetos latentes. Na alquimia, o papel do leão é importante e tem um significado semelhante. Trata-se de um animal "do fogo", alegoria do diabo, e indica o perigo do sonhador ser tragado pelo inconsciente.

## SONHO 47

- 278 O velho sábio mostra-lhe um lugar na Terra, assinalado de um modo especial.
- Deve ser o lugar na Terra próprio para o sonhador realizar o Si-mesmo (v. acima, o sonho 42).

#### SONHO 48

- 280 Uma pessoa conhecida recebe prêmio por ter encontrado um torno de cerâmica ao escavar a terra.
- O torno de cerâmica gira sobre a terra (sonho 45), produzindo vasos de argila ("terrestres"), os quais podem designar simbolicamente o corpo humano. O torno, por ser redondo, alude ao Si-mesmo e à sua atividade criadora, na qual se manifesta. O torno simboliza igualmente a circulação, tema que já apareceu várias vezes.

## SONHO 49

282 Imagem de uma estrela em rotação. Nos pontos cardeais do círculo há figuras representando as estações do ano. Assím como já foi definido o lugar, agora é designado o tempo. Lugar e tempo são os elementos fundamentais e mais necessários para qualquer determinação. A determinação de tempo e lugar fora ressaltada desde o início (nos sonhos 7 - 9 [parágrs. 130-134]). Situar-se no espaço e no tempo faz parte da realidade da existência. As estações do ano referem-se à divisão do círculo em quatro partes, e isso corresponde ao ciclo do ano (fig. 92). O ano é um símbolo do homem primordial 132 (figs. 99, 100, 104). O tema da rotação alude ao fato de que o símbolo do círculo não deve ser concebido de uma forma estática, mas dinâmica.



Fig. 92. O processo alquímico no Zodíaco. Ripley Scrowle (1588)

132. Estudos Alquímicos [parágrs. 229 e 237].

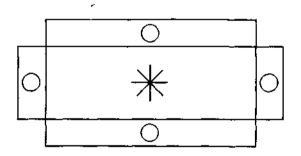
## SONHO 50

284 Um homem desconhecido dá ao sonhador uma pedra preciosa. Este áltimo é atacado por apaches. Ele foge (pesadelo) e consegue salvar-se. A mulher desconhecida diz-lhe que não será sempre assim: chegará o dia em que ele não poderá mais fugir, mas deverá resistir.

Aproximamo-nos a largos passos da realidade quando a um lugar definido se acrescenta o tempo determinado. Isto esclarece o dom da pedra preciosa e também o medo da decisão e a falta de força para assumi-la.

## SONHO 51

Reina uma grande tensão. Numerosas pessoas circulam em volta de um grande retângulo central e de quatro pequenos retângulos laterais. A circulação em torno do retângulo grande é para a esquerda e a dos menores, para a direita. No centro, a estrela de oito raios. No centro de cada um dos quatro retângulos menores há um recipiente contendo água vermelha, amarela, verde e incolor. A rotação da água dá-se para a esquerda. Pergunta-se ansiosamente se a água será bastante.



As cores indicam novamente os estágios preliminares. A pergunta "ansiosa" é sobre a questão de se haverá ou não suficiente água da vida ("aqua nostra", energia, libido) para alcançar a estrela. No centro, a circulação ainda se faz para a esquerda, isto é, a consciência move-se em direção ao inconsciente. O centro não se encontra ainda suficientemente iluminado. A circulação para a direita nos retângulos pequenos, que representam o quatro, parece ser uma alusão à tomada de consciência das quatro funções. Estas são geralmente caracterizadas pelas quatro cores do arco-íris. Surpreendentemente falta o azul e súbito a forma básica quadrada desaparece. A horizontal alongou-se em detrimento da vertical. Trata-se portanto de uma mandala "perturbada". Observe-se, de um ponto de vista crítico, que a disposição antitética das funções ainda não está bastante consciente a fim de discernir-se suas polaridades características 134. A predominância das linhas horizontais sobre as verticais indica um predomínio da consciência do eu, em detrimento da altura e da profundidade.

#### SONHO 52

Um salão de baile retangular. Todos se deslocam na periferia da direita para a esquerda. Subitamente ecoa uma voz de comando: "Para o centro!" No entanto, o sonhador deve primeiro dirigir-se à sala ao lado, onde quebra algumas nozes. Em seguida, as pessoas descem até a água mediante escadas de corda.

Teria chegado o momento de penetrar até o "centro", mas o 289 sonhador deverá quebrar antes algumas nozes (resolver problemas) no retângulo menor (a sala ao lado), isto é, em uma das quatro funções. Nesse meio-tempo o processo continua para baixo, em direção às profundezas da "água". Assim se alonga a vertical e o quadrado se reconstitui a partir do retângulo incorreto. Isto exprime a simetria total do consciente e do inconsciente, inclusive com todas as implicações que a "simetrização" do consciente e do inconsciente têm, no nível psicológico.

## SONHO 53

O sonhador encontra-se num espaço quadrado, vazio e em rotação. Uma voz exclama: "Não o deixem sair. Ele não quer pagar o imposto."

Trata-se de uma referência à auto-realização insatisfatória num assunto pessoal já mencionado; essa questão representa uma das condições inelutáveis e essenciais da individuação. Como era de se

133. De vez em quando aparecem mandalas "perturbadas". Elas consistem de todas as formas derivadas do círculo, do quadrado ou da cruz regular; bem como as formas baseadas não no número quatro, mas no três ou no cinco. Os números seis e doze constituem neste caso uma certa exceção. O doze pode ter relação com o quatro ou o três. Os doze meses e os doze signos do Zodíaco são símbolos circulares, colocados à nossa disposição. Da mesma forma, o seis é um conhecido símbolo do círculo. O três sugere a predominância da idéia e da vontade (trindade) e o cinco, o homem físico (materialismo).

134. Ver "teoria das funções" em [JUNG] Psychologische Typen [parágrs. 642s].

esperar, após a insistência preparatória na vertical do sonho anterior, o quadrado é reconstituído. A causa da perturbação fora a subestima da exigência do inconsciente (das verticais), o que por sua vez produziu o achatamento da personalidade (retângulo deitado).

Depois deste sonho, o sonhador elaborou seis mandalas, tentando estabelecer o comprimento exato das verticais, a "circulação" e a distribuição das cores. Depois deste trabalho teve o sonho seguinte:

## SONHO 54

294

295

293 Chego a uma casa especial, solene: a "Casa da Concentração". Ao fundo distingue-se muitas velas dispostas de um modo especial, as quatro pontas convergindo para o alto. Do lado de fora da porta da casa há um velho parado. Pessoas entram e permanecem silenciosas e imóveis a fim de se recolherem interiormente. O homem que está à porta diz a respeito dos visitantes da casa: "Assim que saírem lá de dentro estarão puros," Depois disso eu mesmo entro na casa e sou capaz de concentrar-me plenamente. Uma voz diz: "É perigoso o que fazes. A religião não é um imposto a ser pago para poderes livrar-te da imagem da mulher; esta imagem é imprescindível. Ai daqueles que utilizam a religião como sucedâneo de um outro aspecto da vida da alma: estão errados e serão malditos. A religião não é um sucedâneo, mas deve aliar-se às demais atividades da alma como complemento último. Da plenitude da vida é que deves engendrar a tua religião; somente então serás bem-aventurado!" Ao ouvir esta frase dita em voz alta, ouco ao longe uma música: simples acordes de um órgão. Algo faz-me lembrar do tema da "Magia do Fogo" de Wagner. Ao sair da casa vejo uma montanha em chamas e sinto: "Um fogo que não pode ser extinto é um fogo sagrado" (Shaw, "Santa Joana").

O sonhador sublinha que este sonho representou para ele uma "experiência muito forte". O sonho é de fato de caráter numinoso e não seria errado presumir que represente portanto um novo ponto culminante de compreensão e discernimento. A "voz" tem em geral um caráter indiscutível de autoridade e costuma comparecer nos momentos decisivos.

A casa corresponde provavelmente ao quadrado, que é um lugar de "concentração" (fig. 93). As quatro pontas iluminadas no plano de fundo constituem novamente uma alusão ao quatro. A observação sobre a purificação refere-se à função transformadora do espaçotabu. A realização da totalidade, impedida devido à "sonegação do imposto", exige naturalmente a "imagem da mulher"; esta, enquanto



Fig. 93. A "Montanha dos Adeptos". O templo dos Sáblos (Casa da Concentração), iluminado pelo sol e pela lua, ergue-se sobre os sete patamares. Sobre o templo, a Fênix. O templo fica oculto na montanha, alusão ao fato de a pedra dos filósofos encontrar-se dentro da terra, de onde deve ser extraída e purificada. O zodíaco, ao fundo, simboliza o tempo em cujo cido o "opus" se insere. Os quatro elementos nos cantos indicam a totalidade. Embaixo, à direita: o homem cego. À esquerda: o pesquisador, seguindo o instinto natural. MICHELSPACHER, Die Cabala, Spiegel der Kunst und Natur (1654)

anima, representa a quarta função, a função "inferior", que é feminina por ser contaminada pelo inconsciente. O sentido do pagamento do imposto depende da natureza da função inferior, bem como de sua função auxiliar, e também do tipo de atitude <sup>135</sup>. O pagamento pode ser de natureza concreta, como também simbólica. A consciência não é qualificada para decidir acerca da forma válida.

A opinião expressa do sonho, segundo a qual a religião não é um sucedâneo de "outro aspecto da vida da alma", representa, por certo, uma novidade decisiva para muita gente. De acordo com essa opinião, a religião coincide com a totalidade e se manifesta como a expressão da integração do Si-mesmo na "plenitude da vida".

296



Fig. 94. O Etna. "Gelat et ardet" (gela e arde). BOSCHIUS, Symbolographia (1702)

A ressonância longínqua da "Magia do Fogo", do tema de Loki, está dentro do contexto. Senão o que significaria a "plenítude da vida"? O que significaria "totalidade"? Ao que me parece há razões de sobejo para um certo receio, uma vez que o homem como ser total projeta uma sombra. Não foi por nada que o quarto foi separado do três e banido para o reino do fogo eterno. Mas há uma palavra não-canônica do Senhor que diz: "Quem está perto de mim está perto do fogo" 136 (fig. 58). Essas ambigüídades terríveis não são des-

<sup>135. [</sup>JUNG] Psychologische Typen [parágrs. 621s].

<sup>136. &</sup>quot;Ait autem ipse salvator: Qui iuxta me est, iuxta ignem est, qui longe est a me, longe est a regno" [O próprio Salvador, porém, diz: Quem está perto de mim, está perto do fogo, e aquele que está longe de mim está longe do Reino]. (ORÍGENES, Homiliae in Jeremiam, XX, 3, citado em: PREUSCHEN, Antilegomena, p. 44).

tinadas a adultos que permaneceram crianças. Eis por que o velho HERÁCLITO era cognominado o "obscuro": ele dizia coisas demasiado claras e falava da vida como de um "fogo eternamente vivo". Por isso existem as palavras não-canônicas para aqueles que têm os ouvidos apurados.

O tema da montanha em chamas (fig. 94) se encontra no 298 Apocalipse de Henoc 137. Henoc vê as sete estrelas acorrentadas como enormes montanhas ardentes, no lugar da punição dos anjos. Originalmente, as sete estrelas eram os sete grandes deuses babilônicos, mas na época do Apocalipse de Henoc trata-se dos sete arcontes, senhores "deste mundo", anjos caídos e punidos. Por outro lado o tema da montanha em chamas tem igualmente relação com os milagres de Javé presenciados no Sinai. O número sete entretanto não é somente nefasto, pois é na sétima montanha do país ocidental que se encontra a árvore que produz os frutos dispensadores de vida, a saber, a "arbor sapientiae" (árvore da sabedoria) 138 (figs. 188 e outras).

## SONHO 55

Uma fruteira de prata com quatro nozes quebradas nos pontos car- 299 deaís.

Este sonho anuncia a solução dos problemas do sonho 52. No entanto, a solução ainda não está completa. O sonhador representa a meta por ora atingida no desenho de um círculo dividido em quatro partes, cujos quartos têm as quatro cores. Circula-se da direita para a esquerda. Isto pode satisfazer a simetria, mas o caráter antitético das funções ainda não é reconhecido, apesar dos esclarecimentos do sonho 54, onde o vermelho, o azul, o verde e o amarelo aparecem lado a lado, em lugar de se oporem. Podemos então concluir que a "realização" encontra resistências interiores. Estas, por um lado, são filosóficas e, por outro, éticas e sua justificação histórica não pode ser descartada facilmente. A falta de reconhecimento da antítese manifesta-se primeiro pelo fato das nozes ainda terem de "ser quebradas" e, segundo, por deverem ser permutadas umas pelas outras, o que revela que ainda não foram diferenciadas.

<sup>137.</sup> KAUTZSCH, Die Apokryphen und Pseudoepigraphen des Alten Testaments II, p. 251 e 254.

<sup>138.</sup> Um comentário mais detalhado deste sonho encontra-se em: [JUNG] Psicologia e Religião [parágrs. 59s].



Fig. 95. O "Ludus puerorum" (jogo de crianças). TRISMOSIN, Splendor solis (1582)



Fig. 96. Pataeken (deuses-crianças prestativos). Fragmentos de um brinquedo mecânico egípcio

## SONHO 56

Quatro crianças carregam um anel grande e escuro, movimentando-se 301 em círculo. A mulher escura e desconhecida aparece, dizendo que voltará, pois agora é a festa do solstício.

Eis aqui novamente reunidos os elementos do sonho 44: as crianças e a mulher escura (anteriormente, era a feiticeira má). O "solstício" alude ao momento crítico da mudança. Na alquimia, a obra é concluída no outono (vindemia Hermetis - vindima de Hermes). As crianças (fig. 95), deuses-anões, trazem o anel; isto significa que o símbolo da totalidade ainda se encontra no âmbito das forças plasmadoras e criativas infantis. Cumpre notar que as crianças têm seu papel no "opus alchymicum" (obra alquímica). A obra, ou uma determinada parte dela, é designada por "ludus puerorum" (jogo de crianças). Não encontrei outra explicação para isso, a não ser a de que a obra é fácil como uma "brincadeira de crianças". Mas uma vez que a obra é extremamente difícil, a julgar pelo testemunho unânime de todos os adeptos, deve tratar-se de um eufemismo e provavelmente também de uma definição simbólica. Tratar-se-ia de uma alusão à cooperação das forças "infantis", isto é, inconscientes, representadas sob a forma de Cabiros e gnomos (homunculi) (fig. 96).

## IMPRESSÃO VISUAL 57

303 O anel escuro; no centro, um ovo.

## IMPRESSÃO VISUAL 58

305

304 Uma águia negra sai do ovo e carrega no bico o anel que agora é de ouro. O sonhador está num navio à frente do qual o pássaro voa.

A águia significa altura (antes, tratava-se de profundidade: as pessoas desciam até a água.) Ela se apodera da mandala e portanto da orientação do sonhador que, levado por um navio, segue o pássaro (fig. 97). Os pássaros representam pensamentos e vôos do pensamento. De hábito, as fantasias e idéias intuitivas são representadas desta forma (o Mercúrio alado, Morfeu, os gênios e os anjos). O navio constitui o veículo que conduz o sonhador através do mar e das profundezas do inconsciente. Enquanto construção humana, tem o significado de sistema ou método (ou caminho - v. Hinavana e Mahayana = veículo menor e maior: as duas formas do Budismo). O vôo do pensamento vai à frente, seguido pela elaboração metódica. O homem não pode atravessar a ponte do arco-íris, tal como um Deus, mas deve passar por baixo, mediante os meios de reflexão de que dispõe. A águia (sinônimo de Fênix, abutre, corvo) é um conhecidíssimo símbolo alquímico. Até mesmo o lapis, a rebis (composta de duas partes e portanto muitas vezes hermafrodita. enquanto fusão de Sol e de Luna), é amiúde representado por uma forma alada (figs. 22 e 54), ou seja, como intuição ou potencialidade espiritual (alada!). Todos estes símbolos descrevem, em última análise, aquela realidade que transcende a consciência, denominada Si-mesmo. A impressão visual em questão é como que um instantâneo fotográfico de um processo em desenvolvimento, conduzindo ao estágio seguinte.

Na alquimia, o ovo é o caos, tal como o concebe o "artifex" (artífice, adepto), a saber, a "prima materia" onde está aprisionada a alma do mundo. Do ovo, simbolizado pelo caldeirão redondo, levanta vôo a águia ou a Fênix, ou ainda a alma agora liberta, que em última análise se identifica com o Anthropos, antes aprisionado no seio da Physis (fig. 98).



Fig. 97. A "grande viagem" (peregrinatio) de navio. As duas águlas voam em sentido oposto em torno do globo terrestre, o que indica o caráter da viagem que abarca a totalidade.

MAIER, Viatorium (1651)

publimide De dinifione Perfine Plagair

Fig. 98. O ovo filosófico, do qual nasce a águla dupla, com a coroa espiritual e a temporal.

(Vaticano, séc. XV)

## C. A VISÃO DO RELÓGIO DO MUNDO

# A "GRANDE VISÃO" 59139

Há um círculo vertical e outro horizontal com um centro comum. É o 307 relógio do mundo. Ele é carregado por um pássaro negro.

O círculo vertical é um disco azul com borda branca, dividida em 32 partes (4X8=32). Nele gira um ponteiro.

O círculo horizontal é constituído de quatro cores. Nele estão de pé quatro homenzinhos com pêndulos e ao seu redor o anel escuro e agora de ouro (anteriormente fora carregado por quatro crianças).

O "relógio" tem três ritmos ou pulsações:

A pequena pulsação: O ponteiro do disco vertical azul avança de 1/32. A média pulsação: Uma volta completa do ponteiro. Ao mesmo tempo, o círculo horizontal avança de 1/32.

A grande pulsação: 32 pulsações médias correspondem a uma volta do anel de ouro.

Esta visão extraordinária causou no sonhador a mais profunda e duradoura impressão, uma impressão de "suprema harmonia", segundo ele mesmo disse. O relógio do mundo deve ser a "forma severa" que é idêntica aos Cabiros (fig. 77), isto é, às quatro crianças, aos quatro homenzinhos com os pêndulos. É uma mandala tridimensional, que adquire corporeidade e, através dela, a realização. (Lamentavelmente, o sigilo médico não me permite dar os dados biográficos. É preciso que nos baste a constatação de que esta realização se concretizou "de fato".) O homem torna-se efetivamente aquilo que faz na realidade.

Por que essa configuração singular causa uma impressão de "suprema harmonia"? Por um lado, sua compreensão é difícil, mas por outro não o é, se levarmos em consideração o material histórico comparativo. É difícil intuí-la, uma vez que seu sentido é extremamente obscuro. Mas quando o sentido é impenetrável e a forma e a cor não levam em consideração as exigências estéticas, nem a compreensão e nem o senso de beleza são satisfeitos. Não podemos compreender o porquê da impressão de "suprema harmonia", a não ser que arrisquemos a seguinte hipótese: os elementos disparatados e incongruentes se combinaram de um modo feliz, produzindo simultaneamente uma configuração que concretiza em alto grau as "intenções" do inconsciente. Devemos supor portanto que a imagem é uma expressão particularmente bem sucedida de uma realidade

<sup>139.</sup> Esta visão foi elaborada mais pormenorizadamente em: [JUNG] Psicologia e Religião [parágrs. 112s].

psíquica que de outro modo seria irreconhecível e que até então só se manifestara através de aspectos aparentemente desconexos.

A impressão é extremamente abstrata. Uma das idéias básicas parece ser a da intersecção de dois sistemas heterogêneos, com um centro comum. Se partirmos, como o fizemos até agora, da hipótese que o "centro" e sua circunferência representam a totalidade do ser anímico – o Si-mesmo – então a configuração significará que ocorre no Si-mesmo a intersecção de dois sistemas heterogêneos, funcionalmente relacionados entre si, regidos por leis e regulados por "três ritmos". O Si-mesmo é por definição o centro e a circunferência dos sistemas conscientes e inconscientes. Mas a regulação de suas funções de acordo com "três ritmos" é algo que não posso comprovar. Ignoro aquilo a que aludem os três ritmos, mas não duvido de forma alguma que a alusão se justifica. A única analogia possível seria a dos três "regimina" (processos) mencionados na introdução, através dos quais os quatro elementos se transformam uns nos outros, ou são sintetizados na quintessência:

1º "regimen": da terra à água

2º "regimen": da água ao ar

310

3º "regimen": do ar ao fogo

Provavelmente não erramos ao presumir que esta mandala busca a união dos opostos, a mais completa possível; portanto, busca igualmente a união da trindade masculina com a quaternidade feminina, de modo análogo ao hermafrodita alquímico.

O aspecto cósmico da configuração (relógio do mundo!) levanos a supor que se trata de uma redução ou talvez da origem do
espaço-tempo, mas de qualquer modo, de sua essência. Em termos
matemáticos, seu caráter seria quadridimensional e apenas
visualizado numa projeção tridimensional. Não quero exagerar a
importância desta conclusão, uma vez que não posso comprovar o
acerto desta interpretação.

As 32 pulsações poderiam derivar da multiplicação do quatro (8X4), pois a experiência mostra muitas vezes que o quatro encontrado no centro de uma mandala se transforma freqüentemente em 8, 16, 32, à medida em que vai para a periferia. Na cabala, o número 32 desempenha um papel importante. Assim, no livro Jesirah (1,1), lemos: "No interior de 32 vias misteriosas da sabedoria, Yah, Yhwh dos Exércitos, o Deus de Israel, o Deus vivo e Rei do mundo... sepultou seu nome." Essas vias consistem em "10 números contidos em si mesmos (Sephiroth) e 22 letras fundamentais" (1,2). O significado dos 10 números é o seguinte: "1. o espírito do Deus



Fig. 99. Símbolo do tempo do lapis. A cruz e os três símbolos dos evangelistas e uma pessoa (que representa o anjo) indicam analogia com Cristo. Tractatus qui dicitur Thomae Aquinatis de alchimia (1520)

vivo; 2. o espírito do Espírito; 3. a água do Espírito; 4. o fogo da água; 5-10. altura, profundidade, leste, oeste, sul, norte" (1,14)<sup>140</sup>. Quanto a CORNELIUS AGRIPPA, diz: "O número 32 é atribuído pelos sábios hebraicos à sabedoria, por ser o número das vias da sabedoria descritas por Abraão" FRANCK estabelece uma relação entre o número 32 e a trindade cabalística, Kether, Chochma e Bina: "Estas

<sup>140.</sup> BISCHOFF, Die Elemente der Kabbalah I, p. 63s. Outras associações relacionadas com o número "32" são mencionadas em op. cit., p. 175s.

<sup>141.</sup> De occulta philosophia II, Cap. XV, XXXII.

três pessoas contêm e reúnem em si tudo o que existe; e são, por sua vez, unidas na cabeça encanecida, no ancião dos Anciãos, pois ele é Tudo e Tudo é ele. Ora ele é representado com três cabecas que são uma só, ora é comparado ao cérebro que, sem comprometer sua unidade, se divide em três partes, estendendo-se pelo corpo através de trinta e dois pares de nervos, da mesma forma que a divindade se estende no universo através de trinta e duas vias miraculosas<sup>142</sup>. Esses 32 "canales occulti" são também mencionados por KNORR VON ROSENROTH. Este denomina Chochmah a unidade abrangente ("semita altissima omnium, complectens omnes" [a via altíssima oni-abrangente de todas as coisas]), referindo-se a Jó 28.7: "É um caminho que o abutre não conhece e o olho do falção não percebe"143. RENÉ ALLENDY, numa publicação utilissima sobre o simbolismo dos números, diz o seguinte: "32. - C'est la différenciation apparaissant dans le monde organisé: ce n'est pas la génération créatrice, mais plutôt le plan, le schéma des diverses formes de créatures modelées par le Créateur... comme produit de 8X4..." 144 (32. – É a diferenciação aparecendo no mundo organizado; não é a geração criadora, mas sim o plano, o esquema das diversas formas de criaturas modeladas pelo Criador... como produto de 8X4...) Não é certo que se possa comparar os 32 sinais propícios (mahavyanjana) do Buda menino ao número cabalístico.

No que concerne à comparação histórica, encontramo-nos numa situação mais propícia, pelo menos no tocante ao aspecto geral. Temos à nossa disposição em primeiro lugar todo o simbolismo da mandala de três continentes; em segundo lugar, o simbolismo do tempo da mandala, especialmente como é desenvolvido pela astrologia no Ocidente. O horóscopo (fig. 100) é uma mandala (um relógio) com um centro escuro 145, uma "circumambulatio" para a esquerda, com "casas" e graus planetários. Nas mandalas das igrejas, em especial nas do chão ao pé do altar-mor, ou sob o transepto, é freqüente o uso dos animais do zodíaco ou das estações do ano. Outra idéia conexa é a da identidade de Cristo com o ano litúrgico, do qual Ele é simultaneamente o pólo em repouso e a vida. O Filho do Homem é uma antecipação da idéia do Si-mesmo (fig. 99). Daí a mistura gnóstica de Cristo com outros sinônimos do Si-mesmo, entre os naassenos de HIPÓLITO. Há também uma relação com o simbolismo de Hórus. Por um lado, o Cristo Pantocrator em trono

314

<sup>142.</sup> Die Kabbala, p. 137s.

<sup>143.</sup> Kabbala denudata 1, p. 601s.

<sup>144.</sup> Le Symbolisme des nombres, p. 378.

<sup>145.</sup> Compare-se com HIPÓLITO, Elenchos, lib. V, Cap. X.

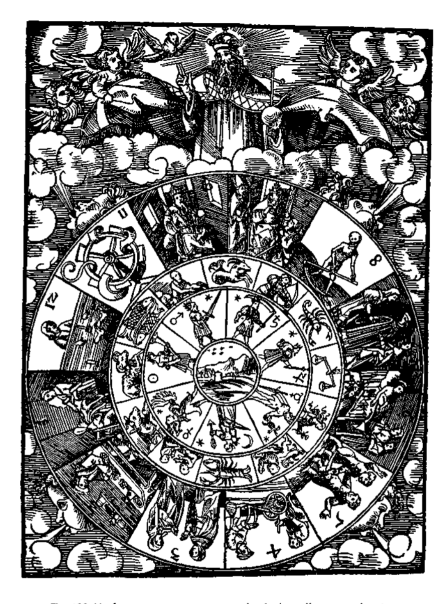


Fig. 100. Horóscopo com as casas, os animais do zodíaco e os planetas. Xilogravura de SCHÖN para a Capa do *Calendário da Natividade* de REYMANN (1515)



Fig. 101. Cristo na Mandorla, rodeado pelos símbolos dos quatro evangelistas.

Afresco romano na igreja de St. Jacques-des-Guérets (Loire-et-Cher)

de glória, com os símbolos dos quatro evangelistas, três animais e um anjo (fig. 101), e, por outro, Hórus-Pai com seus quatro filhos ou então Osíris com os quatro filhos de Hórus <sup>146</sup> (fig. 102). Hórus também é um ἥλιος ἀνατολῆς (sol nascente) <sup>147</sup>, tal como Cristo era venerado pelos cristãos primitivos.

146. Baixo-relevo de Philae (BUDGE, Osiris and the Egyptian Resurrection 1, p. 3; e também The Book of the Dead [Papyros of Hunefer] pl. 5). Às vezes três com cabeças de animais e um com cabeça humana, como no Papiro Kerasher (BUDGE, op. cit.). Ém um manuscrito do séc. VII (Gellone), os evangelistas têm as suas cabeças de animais, como em muitos outros monumentos romanos.

147. Assim denominado por MELITON DE SARDES. Cf. Analecta sacra, citada por CUMONT, Textes et monuments relatifs aux mystères de Mithra 1, p. 355.



Fig. 102. Osíris com os quatro filhos de Hórus sobre a flor de lótus. Livro dos Mortos (Papiro de Hunefer)

Encontramos um paralelo especial em GUILLAUME DE DIGUL-LEVILLE, prior do mosteiro cisterciense de Châlis, poeta normando, que compôs independentemente de DANTE, entre 1330 e 1355, três "pèlerinages" (peregrinações): Les Pèlerinages de la vie humaine, de l'âme et de Jésus-Christ. 148 O último canto da Pèlerinage de l'âme contém uma visão do paraíso. Este é constituído de sete esferas

148. DELACOTTE, Guillaume de Digulleville.

grandes, cada uma das quais contém sete esferas menores 149. Todas as esferas estão em rotação e a última é denominada "siècle" (saeculum). Os "siècles" celestes são protótipos dos séculos terrestres. O anjo que guia o poeta lhe explica: "Quand la sainte Église dans ses oraisons ajoute: in saecula saeculorum, il ne s'agit point du temps de là-bas, mas de l'éternité" (Quando a santa Igreja acrescenta às suas orações: in saecula saeculorum, não se trata do tempo terrestre, mas da eternidade). Os "siècles" são também espaços esféricos habitados pelos bem-aventurados. "Siècles" e "cieux" (céus) são idênticos. No mais alto dos céus, que é de puro ouro, o rei se assenta sobre um trono redondo, que brilha mais que o próprio sol. Ele é cercado por uma coroa (couronne) de pedras preciosas. A seu lado, num trono redondo de cristal marrom, se assenta a Rainha, que intercede pelos pecadores (fig. 103).

"En regardant vers le ciel d'or, le pèlerin aperçut un cercle merveilleux qui paraissait avoir trois pieds de large. Il sortait du ciel d'or en un point et y rentrait d'autre part et il en faisait tout le tour." (Olhando para o céu de ouro, o peregrino viu um círculo maravilhoso que parecia ter três pés de largura. Ele saía em um ponto do céu de ouro e tornava a entrar nele por outro lado, depois de uma volta completa). Este círculo é cor de safira, isto é, azul. O círculo é pequeno, de três pés de diâmetro, parecendo mover-se sobre um grande círculo, como um disco rolante. O círculo grande e o círculo de ouro do céu se entrecortam<sup>150</sup>.

Enquanto GUILLAUME se acha absorto nesta visão, surgem três espíritos vestidos de púrpura, com coroas e cintos de ouro, e entram no céu de ouro. Segundo o que o anjo lhe ensina, este instante é "une fête" (uma festa), tal como uma festividade da Igreja sobre a terra:

"Ce cercle que tu vois est le calendrier" (Este círculo que vês é o calendário),

Qui en faisant son tour entier, Montre des Saints les journées Quand elles doivent être fêtées. Chacun an fait le cercle un tour, Chacune étoile y est pour jour,

316

<sup>149.</sup> Uma idéia que corresponde ao sonho da esfera que contém muitas esferas menores [21, parágr. 198].

<sup>150.</sup> Compare-se com "circulus flavus et... alter caeruleus" [um círculo amarelo... e um outro azul cor do mar] em ORÍGENES, Contra Celsum, VI, cap. 38.

Chacun soleil pour l'espace De jours trente ou zodiaque". <sup>151</sup>

(Que ao fazer uma volta completa, Mostra os dias dos santos Que devem ser celebrados. Cada ano faz uma volta o círculo Cada estrela lá está por um dia, Cada sol pelo espaço De trinta dias ou zodíaco.)

As três figuras representam santos, cujo onomástico está sendo festejado naquele dado momento. O círculo pequeno tem três pés de largura e entra no céu de ouro; são três as figuras que repentinamente também entram no céu. Significam o momento do tempo na eternidade, tal como o círculo do calendário (fig. 104). Não se explica por que o "calendário" tem precisamente três pés de diâmetro e por que são três as figuras que entram no céu. Pensamos naturalmente nos três ritmos da nossa visão, desencadeados pelo movimento do ponteiro sobre o círculo azul; os três ritmos são incorporados inexplicavelmente ao sistema, do mesmo modo que o círculo do calendário entrando no céu de ouro.

O guia continua instruindo GUILLAUME acerca do significado dos signos do zodíaco, relativamente à história da salvação, e conclui observando que a festa dos doze pescadores - os quais aparecem diante da Trindade – será celebrada no signo de Peixes. GUILLAUME percebe então que nunca entendera realmente a natureza da Trindade e interroga o anjo. Este responde: "Or, il y a trois couleurs principales: le vert, le rouge et l'or. Ces trois couleurs se voient réunies en maints ouvrages de soie moirée et dans les plumes de maints oiseaux, tel le paon. Le roi de toute puissance qui met trois couleurs en unité ne peut-il faire aussi qu'une substance soit trois?"<sup>152</sup> (Ora, há três cores principais, o verde, o vermelho e o ouro. As três cores se encontram reunidas em numerosos trabalhos de seda moirée e na plumagem de muitos pássaros, como o pavão. O rei todo-poderoso que coloca três cores numa unidade não poderá acaso fazer com que uma substância única seja três?) A cor de ouro régia é atribuída a Deus Pai; a cor vermelha, a Deus Filho, por ter derramado seu sangue, e a cor verde, ao Espírito Santo, "la couleur qui verdoie et qui réconforte" (a cor que verdeja e reconforta). Em

<sup>151. (</sup>p. 205).

<sup>152. (</sup>p. 213).

seguida o anjo diz-lhe para não fazer mais perguntas e desaparece. Mas GUILLAUME acorda e se encontra na própria cama. Assim termina a "pèlerinage de l'âme" (peregrinação da alma).



Fig. 103. Sponsus et sponsa (esposo e esposa). Detalhe do *Políttico con l'Incoronazione*, de STEFANO DA SANT'AGNESE (séc. XV)



Fig. 104. Deus como Trindade, criando o zodíaco. PETRUS LOMBARDUS, De secramentis (Vaticano, séc. XIV)

Mas ainda há uma pergunta a fazer: "São três – mas onde ficou o quarto?" Por que falta o azul? Aliás, esta cor já faltara na mandala "perturbada" do nosso sonhador. Curiosamente o "calendrier" que corta o círculo de ouro é azul, assim como o círculo vertical da mandala tridimensional. Presumimos que o azul, como vertical,



Fig. 105. A Virgem como personificação do céu estrelado. Speculum humanae salvationis (Vaticano, séc. XV)

signifique altura e profundidade (o céu azul em cima e o mar azul embaixo), e que a redução da vertical transforme o quadrado num retângulo horizontal, produzindo como que uma inflação da cons-

ciência 153. A vertical corresponderia portanto ao inconsciente. Mas o inconsciente possui no homem uma característica feminina. E o azul é a cor tradicional do manto celeste da Virgem (fig. 105). GUILLAUME, por estar tão absorto na Trindade e no tríplice aspecto do "Roy", esqueceu a "Reyne". Fausto, num ato de adoração à Virgem, diz as seguintes palavras:

"Hoechste Herrscherin der Welt! Lasse mich im blauen Ausgespannten Himmelszelt Dein Geheimnis schauen".

(Soberana do mundo! Permite que eu contemple Teu segredo na tenda Azul do céu.)



Fig. 106. O "Elixir da Lua". (Vaticano, séc. XVII)

Segundo GUILLAUME, na tétrade das cores do arco-íris falta 321 inevitavelmente o azul, por ser este de natureza femínina. No entanto, a anima, como a mulher, representa a altura e a profun-

153. Compare-se este conceito com as minhas explanações sobre a "inflação" em: O Eu e o Inconsciente [parágrs, 227s].

didade do homem. Sem o círculo vertical azul a mandala dourada permanece incorpórea e bidimensional, mera imagem abstrata. Somente a interferência do tempo e do espaço no aqui e agora cria a realidade. A totalidade se concretiza apenas no instante, naquele instante que Fausto buscou pela vida afora.

O poeta em GUILLAUME deve ter pressentido a verdade herética, ao associar ao Rei uma Rainha, assentada num cristal da cor da terra. Ora, o que é o céu sem a mãe-terra? E como pode o homem alcançar a sua plenitude, se a Rainha não interceder em favor de sua alma negra? Ela compreende a escuridão – pois levou consigo, para o céu, seu trono, a própria terra, ainda que na mais sutil das insinuações! Ela acrescenta o azul inexistente ao ouro, ao vermelho e ao verde, criando o todo harmonioso.

#### D. OS SÍMBOLOS DO SI-MESMO

A visão do "relógio do mundo" não é o último estágio, nem o 323 ponto culminante no desenvolvimento dos símbolos da psique obietiva. No entanto ela é mais ou menos o desfecho da terca parte inicial do material que abrange cerca de quatrocentos sonhos e visões. A singularidade desta série reside na descrição particularmente completa de uma realidade psíquica que eu já observara há muito tempo em numerosos casos individuais 154. Graças não só ao caráter completo do material objetivo, mas também ao cuidado e ao discernimento do sonhador, tivemos condições de acompanhar passo a passo o processo de síntese do inconsciente. Não resta a menor dúvida de que as peripécias desta síntese teriam sido representadas com major exatidão, se os 340 sonhos que se intercalaram entre os 59 aqui descritos tivessem sido incluídos nesta reflexão. No entanto isto foi impossível, pois os sonhos às vezes tocam a intimidade da vida pessoal do sonhador, razão pela qual omitimos sua publicação. Tive que me restringir, portanto, ao material impessoal.

Espero ter conseguido facilitar a compreensão dos símbolos do Si-mesmo em seu desenvolvimento, superando pelo menos parcialmente as sérias dificuldades inerentes a todo material empírico. Ao mesmo tempo tenho a plena confiança de que o material comparativo indispensável para ilustrar e completar este estudo poderia ter sido consideravelmente mais abundante. No entanto, para não

324

154. Compare-se com o comentário a: [WILHELM e JUNG] O Segredo da Flor de Ouro [parágrs. 31s] e [JUNG] O Eu e o Inconsciente [e ainda O Simbolismo da Mandala].



Fig. 107. A Virgem carregando o Salvador. Speculum humange salvationis (Vaticano, séc. XV)

sobrecarregar o leitor em seu entendimento, resolvi restringir o material ao máximo. Muita coisa por isso permaneceu como simples alusão. Espero que os leitores não interpretem tal opção como leviandade. Acredito ter condições de documentar detalhadamente

todas as opiniões aqui expostas. Não quero contudo insinuar que me julgo capaz de fazer afirmações concludentes acerca de um tema tão complexo. Não é a primeira vez que trato de uma série de manifestações espontâneas do inconsciente. Já o fiz em meu livro Símbolos da Transformação; neste se tratava do problema de uma neurose (da puberdade), ao passo que aqui a problemática se prolonga até a individuação. Além disso, há uma diferença considerável entre as duas personalidades em questão. O primeiro caso, do qual aliás nunca tratei pessoalmente, terminou numa catástrofe psíquica (psicose); o segundo, aqui em questão, apresenta um desenvolvimento normal, tal como tenho observado freqüentemente em pessoas de elevado nível intelectual.

É digno de nota no caso que estamos comentando a sequência lógica naquilo que concerne ao símbolo central. Difícil livrar-nos neste caso da impressão de que o processo inconsciente como que se move em espiral em torno de um centro, do qual o paciente se aproxima lentamente. Neste processo, as características do "centro" tornam-se cada vez mais nítidas. Poderíamos talvez dizer inversamente que o centro - em si mesmo incognoscível - age como um ímã sobre o material e os processos disparatados do inconsciente. capturando-os pouco a pouco em sua teia de cristal. Por isto costuma-se representar o centro, em outros casos, como aranha na teia (fig. 108), sobretudo quando predomina ainda no consciente a atitude temerosa em relação aos processos inconscientes. No entanto, deixando fluir o processo - o que ocorreu no caso presente - o símbolo central força passagem através do caos aparente da psique pessoal e de seus emaranhados dramáticos, com uma persistência sempre renovada. No epitáfio do grande BERNOULLI 155 lê-se acerca da espiral algo que ilustra o que acabamos de dizer: "Eadem mutata resurgo" (Ressurgirei mudado, porém o mesmo). Por isso, as representações em espiral do centro são frequentes, como por exemplo a da serpente enroscada no ponto criativo, isto é, no ovo.

Parece até mesmo que os emaranhados pessoais, bem como as peripécias subjetivas e dramáticas da vida, em toda a sua intensidade, são apenas hesitações, recuos receosos ou até complicações mesquinhas e desculpas meticulosas que visam não encarar o caráter definitivo desse estranho ou alarmante processo de cristalização. Muitas vezes temos a impressão de que a psique pessoal galopa em torno deste ponto central como um animal assustado, ao mesmo

155. No claustro da catedral de Basiléia.

325

326

tempo fascinado e temeroso; embora fuja constantemente, cada vez mais se aproxima do centro.

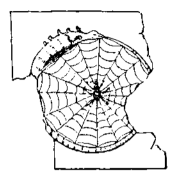


Fig. 108. Maya, a eterna tecela do mundo ilusório dos sentidos, circundada pelo Uróboro.

Vinheta danificada do título de uma coleção de sentencas bramânicas.

Não quero dar ensejo a mal-entendidos, nem quero que pensem que sei algo a respeito da natureza do "centro", pois este é simplesmente incognoscível. Ele só pode ser expresso símbolicamente através de sua fenomenologia, o que aliás ocorre com qualquer objeto da experiência empírica. Entre as características particulares do "centro", o que desde o início mais me impressionou foi o fenômeno da quaternidade (fig. 109). O fato de não raro ocorrer uma competição entre o número três e o quatro prova que não se trata apenas do "quatro", como por exemplo dos quatro pontos cardeais ou algo semelhante 156. Ocorre também, embora com menor frequência, uma competição entre o quatro e o cinco; as mandalas de cinco raios são consideradas anormais por faltar-lhes simetria 157. É como se normalmente existisse uma nítida insistência no quatro. ou como se houvesse estatisticamente uma probabilidade maior em relação ao quatro. Não posso silenciar a seguinte observação: o fato de o principal elemento químico constitutivo do organismo físico ser o carbono – caracterizado por quatro valências – é sem dúvida um "lusus naturae" (um jogo da natureza) bastante estranho; além

156. Isto foi observado especialmente em homens. Mas dizer se se trata de um acaso ou não, foge à minha competência.

157. Constatado principalmente em mulheres. A raridade da observação não permite tirar conclusões.

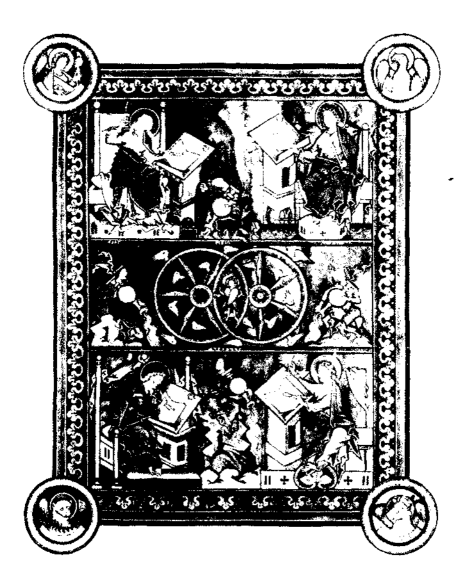


Fig. 109. Os quatro evangelistas com seus símbolos e os quatro rios do paraíso; no centro, as rodas de Ezequiel com o "spiritus vitae" em seu interior (Ez 1,21).

Miniatura de um Evangeliário da biblioteca de Aschaffenburg (séc. XIII)

disso, o "diamante" também é um cristal de carbono, como se sabe. O carbono é preto (carvão, grafito), mas o diamante é a "água mais límpida". Sugerir tal analogia seria um lamentável exemplo de mau gosto intelectual, se o fenômeno do quatro representasse uma mera invenção da consciência e não um produto espontâneo da psique objetiva. Ainda que supuséssemos serem os sonhos influenciados pela auto-sugestão – e neste caso a forma seria mais importante do que o sentido - teríamos que provar aínda que a consciência do sonhador deveria esforçar-se consideravelmente para impor a idéia de quaternidade ao inconsciente. No entanto, tal possibilidade está fora de cogitação no caso que ora tratamos, como em muitos outros que observei, sem mencionar os inúmeros paralelos históricos e étnicos 158 (fig. 110, e v. também figs. 50, 61, 62, 63, 64, 65, 66, 82, 109 e outras). Numa visão de conjunto chega-se, segundo me parece. à conclusão inevitável de que há um elemento psíquico que se exprime através da quaternidade. Isto não requer especulações ousadas, nem uma imaginação extravagante. Se designei o centro por "Si-mesmo" não foi sem refletir maduramente, avaliando antes com todo o cuidado os dados empíricos e históricos. Numa interpretação materialista poder-se-ia afirmar que o "centro" nada mais é do que aquele ponto em que a psique se torna incognoscível, por ser lá que se funde com o corpo. Numa interpretação espiritualista. inversamente, afirmar-se-ia que o Si-mesmo nada mais é do que o espírito, o qual anima a alma e o corpo, irrompendo no tempo e no espaço através desse ponto criativo. Recuso-me expressamente a entrar em tais especulações físicas ou metafísicas e me contento com a constatação dos fatos empíricos; acho que isto é infinitamente mais importante para o progresso do conhecimento humano do que ir atrás de modismos intelectuais ou de pretensas crenças "religiosas".

Baseado em minha experiência, posso afirmar que se trata de "processos nucleares" significativos na psique objetiva, de certas imagens da meta que o processo psíquico parece propor a si mesmo por "ser orientado para um fim", independentemente de qualquer sugestão externa 159. É óbvio que externamente isto sempre ocorre numa situação de carência psíquica; há uma espécie de fome, cuja meta são alimentos bem conhecidos e preferidos e nunca iguarias

<sup>158.</sup> Mencionei aqui apenas alguns desses paralelos.

<sup>159.</sup> A mesma imagem apresentada como meta no nosso material serve frequentemente como imagem da origem, quando considerada do ponto de vista histórico. Menciono como exemplo a idéia do Paraíso do Antigo Testamento e especialmente a criação de Adão do livro de Henoch eslavo (FÖRSTER, Adams Erschaffung und Namengebung, p. 477s).

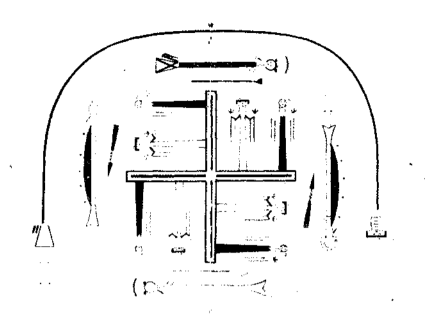


Fig. 110. Desenho na areia dos índios Navajo. (América do Norte)

estranhas à consciência, ou absurdas. O alvo que se propõe à carência psíquica, a imagem que promete "curar" e integrar é, à primeira vista, bastante estranha à consciência, de modo que só é aceita com as maiores dificuldades. Evidentemente a situação é bem outra quando se trata de pessoas que vivem numa circunstância histórica e ambiental em que tais imagens de alvo têm uma validez dogmática. Essas imagens neste caso são apresentadas eo ipso à consciência e o inconsciente nelas vê o reflexo de sua própria e misteriosa imagem. Então se reconhece, religando-se novamente à consciência.

No que concerne à origem das formas mandálicas, uma observação superficial poderia levar à suposição de que elas se criariam gradativamente no decorrer da série de sonhos. Na realidade, as mandalas vão aparecendo com uma clareza e diferenciação crescentes, pois sem dúvida sempre estiveram presentes. Aliás já se manifestaram desde o primeiro sonho (como dizem as "ninfas": "Ora, sempre estivemos aqui, mas não o notaste"). É mais provável portanto que se trate de tipos existentes a priori, de arquétipos inerentes ao inconsciente coletivo e assim alheios ao vir-a-ser e

329

desaparecimento do indivíduo. O arquétipo é por assim dizer uma presença "eterna" e a questão é de saber se a consciência o percebe ou não. A hipótese mais plausível, que explica melhor os dados da observação, é que as formas mandálicas e suas manifestações mais claras e frequentes 160 no decorrer da série onírica correspondem a uma percepção cada vez mais nítida de um "tipo" existente a priori. Isto é mais provável que a suposição de que as formas mandálicas vão sendo criadas apenas no decorrer da série de sonhos. Há uma circunstância que contraria esta última suposição: o fato de idéias tão importantes quanto a do chapéu cobrindo a personalidade, a da serpente formando um círculo e a do perpetuum mobile já terem aparecido desde o início (sonhos 1, 5 e 9 [parágrs. 52, 62, 1341).

Se as formas mandálicas são arquétipos deveriam, como 330 fenômenos coletivos, ocorrer teoricamente em todos os indivíduos de um modo nítido. Na prática porém só se encontram em casos relativamente raros, o que não impede o fato de desempenharem o papel de pólos secretos em torno dos quais tudo gira. Afinal, cada vida é a realização de uma totalidade, isto é, de um "Si-mesmo". motivo pelo qual esta realização também pode ser chamada de individuação. Pois toda vida está ligada a portadores e realizadores individuais e é inconcebível sem eles. Cada um destes portadores recebe um destino e uma especificidade individuais e a vida só encontra o seu sentido quando eles se cumprem. Na verdade, o "sentido" poderia muitas vezes ser chamado de "sem-sentido", mas entre o mistério do ser e a razão humana há um abismo incomensurável. "Sentido" e "sem-sentido" são interpretações antropomórficas cujo significado é dar-nos uma orientação suficientemente válida.

Os paralelos históricos demonstram que o simbolismo da mandala não é mera curiosidade, mas sim um fenômeno que se repete com regularidade. Se assim não fosse, não haveria materiais comparativos. Pois bem, são justamente as possibilidades de comparação com os produtos espirituais de todos os tempos e dos quatro cantos do mundo que nos mostram com clareza a importância imensa que

160. Dividindo os 400 sonhos em 8 grupos de 50 sonhos cada um, obtém-se a seguinte distribuição:

I. 6 mandalas V. 11 mandalas II. 4 mandalas VI. 11 mandalas III. 2 mandalas VII. 11 mandalas IV. 9 mandalas VIII. 17 mandalas

Ocorre portanto um aumento significativo dos temas mandálicos.

o "consensus gentium" atribui aos processos da psique objetiva. Esta razão já é suficiente para não tratarmos o tema com leviandade. Minha experiência médica só pode confirmar tal constatação. Há, de fato, pessoas que consideram anticientífico levar algo a sério; não querem que a seriedade interfira em seu campo de jogos intelectuais. No entanto, o médico que ignora os valores do sentimento humano comete um erro lamentável. Se tentar corrigir a atividade misteriosa e dificilmente compreensível da natureza em nome de uma atitude dita científica, estará substituindo os processos curativos da natureza por sofismas banais. Tomemos a peito a antiga sabedoria alquímica: "Naturalissimum et perfectissimum opus est generare tale quale ipsum est" (A obra mais natural e mais perfeita é gerar o que é semelhante a si mesmo).



Fig. 111. A "cauda pavonis" que reúne todas as cores é um símbolo da totalidade.

BOSCHIUS, Symbolographia (1702)

# Ш

# AS IDÉIAS DE SALVAÇÃO NA ALQUIMIA

Uma contribuição à história das idéias na alquimia

Habentibus symbolum facilis est transitus (A travessia é fácil para aqueles que possuem o símbolo) Um "verbum magistri" (apotegma) alquímico extraído de: MYLIUS, Philosophia reformata



Fig. 112. Os símbolos principais da alquimia. TRISMOSIN, La toyson d'or (1613)

## 1. Os conceitos básicos da alquimia

#### A. INTRODUÇÃO

ENTAMENTE, no decurso do século XVIII, a alquimia pereceu em sua própria obscuridade. Seu método de explicação - "obscurum per obscurius, ignotum per ignotius" (o obscuro pelo mais obscuro, o desconhecido pelo mais desconhecido) - era incompatível com o espírito do iluminismo e particularmente com o alvorecer da ciência química, no final do século. Mas estas duas novas forças intelectuais apenas eram o tiro de misericórdia na alquimia. Sua decadência interna começara pelo menos um século antes, no tempo de JAKOB BÖHME, quando muitos alquimistas abandonaram seus alambiques e cadinhos, devotando-se inteiramente à filosofia (hermética). Foi então que o químico e o filósofo hermético se separaram. A química tornou-se uma ciência natural, enquanto a filosofia hermética perdeu o fundamento empírico sob os seus pés, aspirando a alegorias bombásticas e especulações vazias que só se alimentavam das



Fig. 113. Forno da Lua e do Sol, aludindo à "coniunctio", a união dos opostos.

Mutus liber (1702)

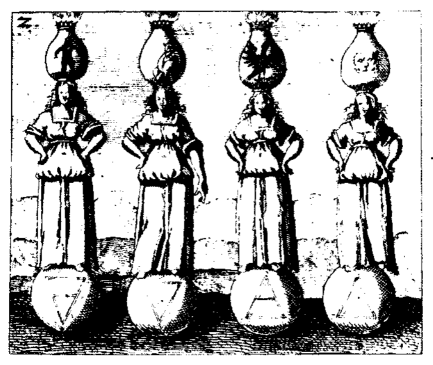


Fig. 114. Os quatro estágios do processo alquímico (os quatro elementos são indicados pelas esferas).

MYLIUS, Philosophia reformata (1622)

lembranças de tempos melhores<sup>1</sup>. Eram os tempos em que a mente do alquimista ainda lutava realmente com os problemas da matéria, em que a consciência indagadora se confrontava com o obscuro espaço do desconhecido, no qual figuras e leis eram obscuramente percebidas e atribuídas à matéria, apesar de realmente pertencerem à psique. Todo desconhecido e vazio é preenchido com projeções psicológicas; é como se o próprio fundamento psíquico do investigador se espelhasse na obscuridade. O que ele vê ou pensa ver na matéria são principalmente os dados de seu próprio inconsciente

<sup>1.</sup> Um exemplo apavorante desta espécie de "alquimia" é a obra ilustrada Geheime Figuren der Rosenkreuzer aus dem 16. und 17. Jahrhundert. O denominado Sachse-Codex, datado da primeira metade do séc. XVIII, também dá uma idéia excelente dessa espantosa literatura (HALL, Codex Rosae Crucis).

nela projetados. Em outras palavras, ele encontra na matéria, como se pertencessem a ela, certas qualidades e significados potenciais de cuja natureza psíquica ele é inteiramente inconsciente. Isto é verdadeiro sobretudo na alquimia clássica, onde a ciência empírica e a filosofia mística eram mais ou menos indiferenciadas. O processo de divisão que separava a φυσικά (física) da μυστικά (mística) principou no fim do século XVI e produziu uma espécie de literatura fantástica, cujos autores eram, pelo menos num certo grau, conscientes da natureza psíquica de suas transmutações "alquímicas". Sobre este aspecto da alquimia, especialmente quanto a seu significado psicológico, o livro de HERBERT SILBERER Probleme der Mystik und ihrer Symbolik (1914) fornece uma informação abundante. O simbolismo fantástico relacionado com o aspecto psicológico é graficamente descrito num trabalho de BERNOULLI: Seelische Entwicklung im Spiegel der Alchemie...<sup>2</sup> Podemos encontrar em EVOLA um relato detalhado da filosofia hermética: La tradizione ermetica. Mas um estudo abrangente das idéias contidas nos textos. e da sua história, ainda está faltando, embora sejamos devedores a REITZENSTEIN por sua importante obra preparatória neste campo.

#### B. AS FASES DO PROCESSO ALQUÍMICO

Como sabemos, a alquimia descreve um processo de transformação química e dá inúmeras instruções para a sua realização. Apesar de que dificilmente dois autores sejam da mesma opinião no tocante ao decurso exato do processo e à seqüência de seus estágios, a maioria concorda sobre os principais pontos, desde os primeiros tempos, isto é, desde o começo da era cristã. Quatro estágios (fig. 114) são assinalados, caracterizados pelas cores originárias já mencionadas em HERÁCLITO: melanosis (o enegrecimento), leukosis (embranquecimento), xanthosis (amarelecimento), iosis (enrubescimento). A divisão do processo em quatro fases era chamada a τετραμερεῖν τὴν φιλοσοφίαν (a tetrameria da filosofia). Mais tarde, por volta dos séculos XV e XVI, as cores foram reduzidas a três, e a xanthosis, também chamada "citrinitas", caiu gradualmente em desuso, ou então era raramente mencionada. Em seu lugar a "viriditas" (o verde) aparece raras vezes após a melanosis ou "nigredo",

<sup>2.</sup> p. 231s.

<sup>3.</sup> Esta palavra deriva de lós (veneno). Mas tem quase o mesmo significado da tintura vermelha na alquimia tardia, razão pela qual traduzi "iosis" por "enrubescimento".



Fig. 115. A "nigredo". Obscurecimento do Mercúrio senex (velho Mercúrio), exalando o "spiritus" e a "anima". O corvo simboliza a "nigredo".

JAMSTHALER, Viatorium spagyricum (1625)

apesar de não ser sempre reconhecida. Embora a tetrameria original fosse equivalente à quaternidade dos elementos, sempre se acentuou que, apesar dos elementos serem quatro (terra, água, ar e fogo) e quatro as qualidades (quente, frio, seco e úmido), havia apenas três cores: preto, branco e vermelho. Uma vez que o processo nunca conduzia à meta desejada, cada uma de suas partes nunca era levada a termo de modo padronizado; a mudança na classificação de seus estágios era devida ao significado simbólico do quatérnio e da



Fig. 116. Hermafrodita coroado, representando a união de Rei e Rainha entre as árvores do Sol e da Lua.

De um fascículo de manuscritos herméticos (Paris, séc. XVII)

Trindade ou, em outras palavras, era devida a razões de ordem interna e psicológica, e não externa<sup>4</sup>.

4. Isto evidencia-se particularmente nos trabalhos de DORNEUS, cujo ponto de vista trinitário o coloca em violenta oposição à quaternidade, o "quadricornutus serpens" [serpente de quatro chifres]. Compare-se com [JUNG] *Psicologia e Religião* [parágr. 103s].

O negrume ou "nigredo" (fig. 115) é um estado inicial, sempre presente no início como uma qualidade da "prima materia", do caos ou da "massa confusa"; pode também ser produzido pela separação dos elementos (solutio, separatio, divisio, putrefactio). Se o estado de divisão se apresenta de início, como acontece algumas vezes, então a união dos opostos se cumpre à semelhança da união do masculino e feminino (chamado o coniugium, matrimonium, coniunctio, coitus), seguido pela morte do produto da união (mortificatio, calcinatio, putrefactio) e seu respectivo enegrecimento. A partir da "nigredo", a lavagem (ablutio, baptisma) conduz diretamente ao embranquecimento, ou então ocorre que a alma (anima) liberta pela morte é reunida ao corpo morto e cumpre sua ressurreição; pode dar-se finalmente que as múltiplas cores (omnes colores) - a "cauda pavonis" (cauda do pavão) - conduzam à cor brança e una, que contém todas as cores. Neste ponto, a primeira meta importante do processo é alcancada: trata-se da "albedo". "tinctura alba", "terra alba foliata", "lapis albus", etc., altamente valorizada por muitos alquimistas como se fosse a última meta. É o estado lunar ou de prata, que ainda deve alçar-se ao estado solar. A "albedo" é, por assim dizer, a aurora; mas só a "rubedo" é o nascer do sol. A transição para a "rubedo" constitui o amarelecimento (citrinitas), se bem que como já observamos este é suprimido posteriormente. A "rúbedo" sucede então diretamente à "albedo", mediante a elevação do fogo à sua maior intensidade. O branco e o vermelho – Rainha e Rei – podem então celebrar suas "nuptiae

334

# C. CONCEPÇÕES E SÍMBOLOS DA META

chymicae" (núpcias químicas) nesta fase (fig. 116).

A seqüência das fases nos diversos autores depende, em primeiro lugar, de sua concepção da meta; às vezes trata-se da tintura branca e vermelha (aqua permanens); às vezes, da pedra filosofal que, como hermafrodita, contém as duas; ou ainda da panacéia (aurum potabile, elixir vitae), ouro filosófico, vidro de ouro (vitrum aureum), vidro maleável (vitrum malleabile). As concepções da meta são tão vagas e suas variantes são tantas como os processos individuais. O "lapis philosophorum", por exemplo, é muitas vezes a "prima materia", ou o meio de produzir o ouro; ou ainda é simplesmente um ser místico às vezes chamado "Deus terrestris", "Salvator", ou "filius macrocosmi", figura só comparável ao Anthropos gnóstico, o homem divino originário (fig. 117).

<sup>5.</sup> Compare-se com [JUNG] Estudos Alquímicos [parágrs. 165s e 203s].

Ao lado da idéia da "prima materia", a da água (aqua per- 336 manens) e a do fogo (ignis noster) desempenham um papel importante. Apesar destes dois elementos serem antagônicos e constituírem um típico par de opostos, são uma e a mesma coisa, de acordo com o testemunho dos autores<sup>6</sup>. Como a "prima materia", a água tem mil nomes<sup>7</sup>; diz-se mesmo que ela é o material original da pedra<sup>8</sup>. Apesar disto, por outro lado se afirma que a água é extraída da pedra ou da "prima materia", como sua alma vivificadora (anima)9. Esta perplexidade irrompe claramente na seguinte passagem da Exercitațio VIII in Turbam:

"Muitos discutem em longas controvérsias se a pedra, sob diversos nomes, consiste de várias substâncias, de duas, ou somente de uma. Mas este filósofo (Scites)<sup>10</sup> e Bonellus<sup>11</sup> dizem que toda a obra e a substância de toda a obra não são mais do que a água; e que o tratamento (regimen) da mesma também ocorre na água. E há de fato uma substância na qual tudo está contido e que é o sulphur philosophorum [o qual] é água e alma, óleo, Mercúrio e Sol, o fogo da natureza, a águia, a lágrima, a primeira hyle dos sábios, a materia prima do corpo perfeito. E por qualquer nome que os filósofos designem a sua pedra, eles sempre querem significar e referir-se a esta substância única, isto é, a água da qual tudo [se origina] e na qual os erros são cometidos e também corrigidos. Eu a chamo água

- 6. Rosarium em: Art. aurif. II, p. 264. A "aqua permanens" é a "forma ignea verae aquae" [a forma (gnea da água verdadeira]. RIPLAEUS. Opera omnia chemica, p. 62: "Anima aerea est secretus ignis nostrae philosophiae, oleum nostrum, nostra aqua mystica" [A alma pneumática é o fogo secreto da nossa filosofia, nosso óleo, nossa água mística]. Figurarum aegyptiorum [ms.] p. 6; "... aqua philosophorum est ignis" [a água dos filósofos é fogo]. Musaeum hermeticum, p. 653: "Est nempe in Aqua nostra requisitus... Ignis" etc. [Em nossa água é o fogo que se procura]. Aurora I, cap. XI, sexta parábola [ed. VON FRANZ]: "Senior dicit: Cumque voluerint extrahere hanc aquam divinam, quae est ignis, calefaciunt igne suo, qui est aqua, quem mensurati sunt usque in finem et occultaverunt propter insipientiam fatuorum" [Senior diz: E quando eles querem extrair esta água divina, que é fogo, aquecem-no com seu fogo que é água, que eles mediam até o fim, e escondiam por causa da estupidez dos tolos). Aurora II em: Art. aurif. I, p. 212: (Dicit Senior) "Ignis noster est aqua" [Senior diz: Nosso fogo é água]; op. cit., p. 227: "Philosophus autem per aquam, vulgus vero per ignem" [Portanto, o filósofo pela água, as pessoas comuns, pelo fogo.]
  - 7. ZÓZIMO em: BERTHELOT, Alch. grecs, III, LJI, 2.
- 8. Turba em: Art. aurif. I. p. 13. Cons. coniugii em: Ars chem., p. 121, "lapidem esse aquam fontis vivi" [a pedra é água de uma fonte viva].
- 9. Cons. coniugii, op. cit., p. 66: A "vita uniuscuisque rei" é a água, "est vivum, quod non moritur, quam diu mundus est, quia est caput mundi" [a vida de todas as coisas (é a água); é viva, porque não morre, enquanto o mundo existir, pois é a coisa mais importante do mundo].
  - Scites, Frictes, Flritis = SÓCRATES (RUSKA, Turba, p. 25).
- Bonellus, Ballinus, Bonilis = APOLÔNIO DE TIANA (STEINSCHNEIDER e BERTHELOT, citados em: RUSKA, op. cit., p. 26).

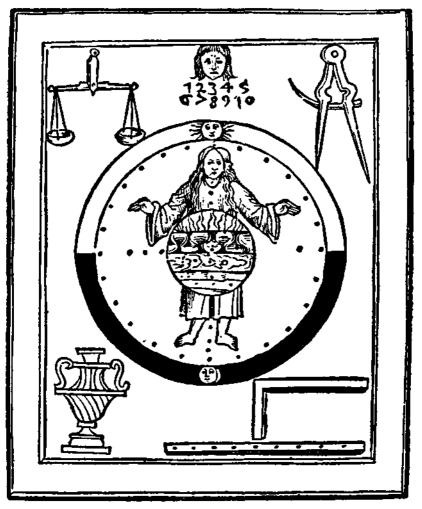


Fig. 117. Anthropos como "anima mundi", contendo os quatro elementos e designado pelo número 10 que significa a perfeição (1 + 2 + 3 + 4).

ALBERTO MAGNO, Philosophia naturalis (1560)

'filosófica', não água vulgi (comum), mas 'aqua mercurialis', quer seja simples ou compósita; pois ambas são águas filosóficas, apesar do mercúrio vulgar ser diferente do filosófico. Aquela [água] é simples [e] não misturada; esta [água] é composta de duas substâncias, a saber, de água mineral e da simples. Estas águas compósitas

formam o Mercúrio filosófico, do qual podemos afirmar que a substância ou 'prima materia' consiste de água compósita. Alguns alquimistas acham que consiste de três e outros somente de duas. Quanto a mim, acho que duas espécies são suficientes: masculina e feminina, ou irmão e irmã (fig. 118). Mas todos chamam a água simples de veneno, mercúrio (argentum vivum), cambar, 'aqua permanens', goma, vinagre, urina, água do mar, dragão e serpente".



Fig. 118. O par irmão-irmã no "banho da vida" são mordidos na barriga da perna por dragões; sobre suas cabeças se derrama a água lunar fecundada pelo sopro divino.

Theatrum chemicum Britannicum (1652)

Esta consideração torna uma coisa evidente: a água filosófica é a pedra, ou mesmo a "prima materia"; mas ao mesmo tempo é o seu solvente, como se percebe pela seguinte receita:

337

338

"Triturar a pedra até obter um pó muito fino; pô-la num vinagre claro celestial (coelestino) e ela dissolver-se-á imediatamente em água filosófica". 12

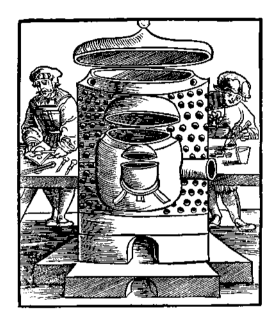


Fig. 119. Forno alquímico. GEBER, De Alchemia (1529)

Podemos também mostrar como o fogo desempenha o mesmo papel que a água. Outra idéia, não menos importante, é a do vaso hermético (vas Hermetis), representado pelas retortas e fornos que contêm as misturas das substâncias a serem transformadas (fig. 119). Apesar de ser um instrumento tem no entanto relações peculiares com a "prima materia", assim como com o lapis; não é portanto um mero instrumento. Para os alquimistas o vaso é algo verdadeiramente maravilhoso, um "vas mirabile". MARIA PROPHETISSA (fig. 78) diz que todo o segredo reside em conhecer

12. Ambas as citações [trad. do latim] em: [In Turbam philosophorum exercitationes] Art. aurif., p. 167s.

o vaso hermético. "Unum est vas" (um é o vaso) é constantemente reafirmado <sup>13</sup>. Ele deve ser completamente redondo <sup>14</sup>, à semelhança do cosmos esférico <sup>15</sup>, de maneira que a influência das estrelas pode contribuir para o sucesso da operação <sup>16</sup>. É uma espécie de "matrix" (matriz) ou "uterus" do qual deve nascer o "filius philosophorum" <sup>17</sup>, a pedra milagrosa (fig. 120). Daí a exigência de que o vaso, além de ser redondo, também tenha a forma de um ovo <sup>18</sup> (figs. 121 e 22). Pensa-se naturalmente que esse vaso é uma espécie de retorta ou frasco; mas logo se percebe que tal concepção é inadequada, porquanto o vaso é muito mais uma idéia mística, um verdadeiro símbolo, como todas as idéias principais da alquimia. Percebemos então ser a água, ou melhor, a "aqua permanens", o próprio Mercúrio

- 13. P. ex. "... unum in uno circulo sive vase" [Um em um círculo ou vaso] (Scholia a Hermetis Trismegisti Tractatus aureus em: Bibl. chem. I, p. 442).
- 14. Por este motivo, chama-se "domus vitrea sphaeratilis sive circularis" [casa de vidro em forma de esfera ou círculo]. (Epistola ad Hermannum em: Theatr. chem. V, p. 896. O "vas" é uma "sphaera, quam cribrum vocamus" [esfera, que chamamos de crivo] (Allegoriae super librum Turbae em: Art. aurif. I, p. 144). Esta idéia já estava presente na alquimia grega, por exemplo, em OLIMPIODORO. (BERTHELOT, Alch. grecs, II, IV, 44, 1.17-18). O "vas" é um δργανον κυκλικόν (aparelho circular), uma φιάλη σφαιροειδής (frasquinho esférico).
- 15. "... vas spagiricum ad similitudinem vasis naturalis esse construendum. Videmus enim totum caelum et elementa similitudinem habere sphaerici corporis, in cuius centro viget ignis calor inferioris... necessarium igitur fuit nostrum ignem poni extra nostrum vas, et sub eius rotundi fundi centro, instar solis naturalis". [... o vaso espagírico deve ser construído segundo o modelo do vaso natural. Pois vimos que o céu inteiro e os elementos se assemelham a um corpo esférico, em cujo centro atua o calor do fogo inferior... era portanto necessário deslocar o nosso fogo de dentro do vaso para fora, e abaixo do centro de sua base redonda, tal como o sol natural]. (DORNEUS, Physica Trismegisti em: Theatr. chem. (1602) I, p. 430.) "Vas autem factum est rotundum ad imitationem superi<oris> et inferi<oris>". [O vaso é construído redondo imitando o superior e o inferior] os <>contém as minhas emendas do texto bastante deteriorado (Liber quartorum em: Theatr. chem. V, p. 148 e 150). REIT-ZENSTEIN (Poimandres, p. 141) compara, pois, com toda razão o "vas mirabile" sobre a cabeça do anjo no Tratado Isis an Horus (BERTHELOT, op. cit., I, XIII, 21) com o κύκλος δίσκοειδής sobre a cabeça de Chnuphis em PORFÍRIO [fig. 203].
- 16. "... vas nostrum ad hunc modum esse debet, ut in eo materia regi valeat a caelestibus corporibus. Influentiae namque caelestes invisibiles, et astrorum impressiones, apprime necessariae sunt ad opus." [... o nosso vaso deve ser construído de tal forma que nele a matéria seja dominada pelos corpos celestes. Pois as influências celestes invisíveis e a influência dos astros são indispensáveis à obra.] (DORNEUS, Congeries Paracelsicae chemiae em: Theatr. chem. (1602) I, p. 574).
- 17. "Vas" como "matrix" (RIPLAEUS, Opera, p. 23). In Turbam philosophorum exercitationes em: Art. aurif. I, p. 159; Aurora II, em: Art. aurif. I, p. 203; Cons. coniugii em: Ars. chem., p. 204. etc.
- 18. "In uno vitro debent omnia fieri, quod sit forma ovi." [Tudo deve ser feito em um único vidro, que deve ter a forma do ovo] (RIPLAEUS, op. cit., p. 30).

dos filósofos<sup>19</sup>. No entanto, ele não é somente a água, como também seu oposto, o fogo<sup>20</sup>.



Fig. 120. Mercurius no vaso. BARCHUSEN, Elementa chemicae (1718)

19. "Quum igitur de vase nostro loquimur, intellige aquam nostram, quum de igne, itidem aquam intellige, et quum de furno disputamus, níhil ab aqua diversum aut divisum volumus." [Portanto, quando falamos do nosso vaso entenda-se nossa água, quando falamos do fogo, entenda-se água igualmente, e quando falamos do forno, não queremos dizer nada que seja diferente ou separado da água]. (Fons chemicae philosophiae em: Mus. herm., p. 803). O Mercurius, i.é, a "aqua permanens", é o "vas nostrum, verum, occultum, hortus item Philosophicus, in quo Sol noster orietur et surgit" [O nosso verdadeiro vaso oculto, como também o jardim filosófico, onde nasce e sobe o Sol]. (PHILALETHES, Metallorum metamorphosis em: Mus. herm., p. 770). Outros nomes são "mater", "ovum", "furnus secretus" etc. (op. cit., p. 770; e ainda Aurora II em: Art. aurif. I, p. 203). "Vas Philosophorum est aqua eorum" [O vaso dos filósofos é a água deles]. (HERMES, citação em HOGHELANDE, De alchimiae difficultatibus em: Theatr. chem. (1602) I, p. 199.)

20. "Vas" igual a "ignis verus" (PHILALETHES, op. cit., p. 770); "vas" igual a "vinum ardens, ignis" (MYLIUS, Phil. ref., p. 245). "<Vas Hermetis > est mensura ignis tui" [<O vaso de Hermes > é a medida de teu fogo] (Practica Mariae phophetissae em: Art. aurif. I, p. 323). No comentário alquímico o fogo e a água, moralmente interpretados, são "chamas e lágrimas" ("Recueil stéganographique" de BÉROALDE DE

VERVILLE, a respeito do Songe de Poliphile).

Não me estenderei acerca dos inúmeros sinônimos do vaso. Os 339 poucos que mencionei serão suficientes para demonstrar seu significado indubitavelmente simbólico.



Fig. 121. As transformações de Mercurius no vaso hermético. O homunculus como "Manneken piss" alude à "urina puerorum" (urina das crianças) = aqua permanens.

Cabala mineralis (British Museum)

Quanto ao decurso do processo como um todo, os autores são vagos e contraditórios. Muitos se contentam com algumas sugestões sumárias; outros fazem uma lista elaborada das várias operações. Assim, em 1576, JOSEPHUS OUERCETANUS, alquimista, médico e diplomata, que na França e na Suíça francesa desempenhou um papel semelhante ao de PARACELSO, estabeleceu a sequência das doze operações<sup>21</sup> que se seguem (fig. 122):

- 1. Calcinatio (calcinação)
- 2. Solutio (solução)
- 3. Elementorum separatio (separação dos elementos)
- 4. Coniunctio (conjunção)
- 5. Putrefactio (putrefação)
- 6. Coagulatio (coagulação)

21. Ad Iacobi Auberti Vindonis De ortu et causis metallorum contra chemicos explicationem em: Theatr. chem. (1602) II, p. 198s.

- 7. Cibatio (nutrição)
- 8. Sublimatio (sublimação)
- 9. Fermentatio (fermentação)
- 10. Exaltatio (exaltação)
- 11. Augmentatio (ampliação)
- 12. Proiectio (projeção)

Cada um destes termos tem mais de um significado; basta olharmos a bibliografia especializada e os verbetes do léxico de RULAND para o compreendermos. Não temos a intenção de aprofundar neste contexto o problema das variantes do processo alquímico.

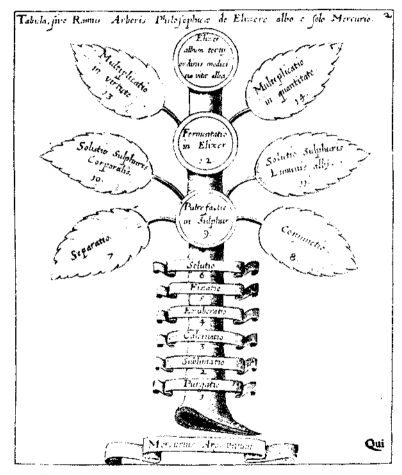


Fig. 122. As doze operações alquímicas representadas como "arbor philosophica".

NORTON, Mercurius redivivus (1630)

Tal é superficialmente e em suas linhas gerais a estrutura da 341 alquimia, como é conhecida por todos. Do ponto de vista do nosso conhecimento moderno da química, ela nos diz pouco ou nada e se nos voltarmos para os textos, com seus mil e um processos e receitas legados pela Idade Média e pela antiguidade, encontraremos poucos dentre eles, relativamente, de significado identificável pelo cuímico. É provável acharmos a maioria sem sentido; é indubitável que jamais foi produzida uma verdadeira tintura ou ouro artificial durante todos esses séculos de intenso labor. Podemos então perguntar com toda a razão o que induzia os velhos alquimistas a prosseguir trabalhando ou "operando" (como diziam) de modo constante, escrevendo todos aqueles tratados sobre a "divina" arte, se toda a sua ação era tão desprovida de esperança? Para fazer-lhes justica devemos acrescentar que todos os conhecimentos essenciais da química e suas limitações eram-lhes desconhecidos e assim podiam ter esperança como aqueles que sonhavam com o vôo e cujos sucessores fizeram tal sonho tornar-se realidade. Nem poderíamos subestimar o sentido da satisfação que nasce do empreendimento, da aventura: o "quaerere" (buscar) e o "invenire" (achar). Estes permanecem, na medida em que os métodos empregados parecem ter sentido. Nada havia naquele tempo que pudesse convencer o alquimista da falta de sentido de suas operações químicas; e o que é mais, ele contava com uma longa tradição de não poucos que haviam obtido o maravilhoso resultado<sup>22</sup>. Afinal o assunto não era completamente desesperador e absurdo, uma vez que um certo número de descobertas úteis emergia ocasionalmente, como produtos de seu trabalho de laboratório. Como precursora da química, a alquimia já tinha suficiente "raison d'être". Assim pois, mesmo que a alquimia consistisse - se o quiserem - numa série infindável de experimentos químicos fúteis e infrutíferos, isso não seria mais surpreendente do que as tentativas ousadas da medicina e da farmacologia medievais.



Fig. 123. Hermafrodito. Hermaphroditisches Sonn- und Mondskind (1752)

22. Até MEYRINK (no séc. XX) ainda acreditava na possibilidade do método alquímico. Existe um relato importante sobre as suas próprias experiências na introdução a Thomas Aguinas: Abhandlung über den Stein der Weise, p. XXIX s.

## 2. A natureza psíquica da obra alquímica

### A. A PROJEÇÃO DE CONTEÚDOS PSÍQUICOS

342 n opus alquímico não concerne em geral unicamente aos experimentos químicos, mas a algo semelhante aos processos psíquicos, expresso numa linguagem pseudoquímica<sup>1</sup>. Os antigos conheciam aproximadamente o que eram os processos químicos; deviam saber pelo menos que o que praticavam não era química comum. O conhecimento desta diferença já se exprime no título de um tratado atribuído ao (pseudo-)DEMÓCRITO, o qual data do primeiro século: τὰ φυσικὰ καὶ τὰ μυστικά (a Física e a Mística). E logo depois as evidências se acumulam de que na alquimía há duas correntes heterogêneas (segundo nos parece), fluindo lado a lado e que não podemos conceber como sendo compatíveis. O "tam ethice quam physice" (tanto eticamente - isto é, psicologicamente - quanto fisicamente) da alquimia é inconcebível pela nossa lógica. Se admitimos que o alquimista usa o processo químico só simbolicamente, então por que trabalha num laboratório com cadinhos e alambiques? E se, como ele constantemente afirma, está descrevendo processos químicos, por que os desfigura com seu simbolismo mitológico até torná-los irreconhecíveis?

Este enigma significou um quebra-cabeças para muito estudioso honesto e bem intencionado da alquimia. Por um lado, o alquimista

343

<sup>1.</sup> EVOLA (La Tradizione ermetica, p. 28s) diz: "A constituição espiritual do homem pertencente aos ciclos pré-modernos da cultura era tal, que cada percepção física tinha simultaneamente um componente psíquico que o 'animava', conferindo à imagem um 'significado' adicional e ao mesmo tempo uma tonalidade emotiva particular e poderosa. Assim sendo, a física antiga era ao mesmo tempo uma teologia e uma psicologia transcendental: pelo fato de receber os lampejos das essências metafísicas na matéria dos sentidos corporais. A ciência natural era ao mesmo tempo uma ciência espiritual e os múltiplos sentidos dos símbolos reuniam os diversos aspectos em um único conhecimento".



Fig. 124. Os alquimistas operando.

Mutus liber (1702)

declara que está ocultando a verdade intencionalmente, de maneira a impedir que os maus ou estultos tomem posse do ouro, provocando um desastre. Mas, por outro lado, o mesmo autor assegura-nos que o ouro procurado não é – como os tolos supõem – o ouro comum (aurum vulgi), mas o ouro filosófico, ou mesmo a pedra maravilhosa, o "lapis invisibilitatis" (a pedra da invisibilidade)<sup>2</sup>, ou o "lapis aethereus" (a pedra etérea)<sup>3</sup>, ou finalmente a inconcebível "rebis hermafrodita" (fig. 125) e acaba dizendo que todas as receitas simplesmente devem ser desprezadas<sup>4</sup>. De qualquer modo, por razões psicológicas, é muito improvável que a consideração pela humanidade fosse o motivo pelo qual o alquimista tinha a mania do segredo. Quando se descobre algo de real, geralmente isso é divulgado com alarde. O fato é que os alquimistas tinham pouco ou nada a divulgar no tocante à química e ainda menos no tocante à fabricação do ouro.

- 2. Rosarium em: Art. aurif. II, p. 231: "Et ille dicitur lapis invisibilitatis, lapis sanctus, res benedicta." [E ele é chamado a pedra da invisibilidade, a pedra sagrada, a coisa abençoada].
- 3. MAIER, Symbola aureae mensae, p. 386: ... non parvis sumptibus illam / Invenere artem, qua non ars dignior ulla est, / Fingendi Lapidem Aetherium [...não foi com pouco esforço que inventaram aquela arte a mais digna entre todas de confeccionar a pedra etérea] (referência a MARCELLUS PALINGENIUS, poeta et sacerdos).
- 4. "... omnes receptae spernendae sunt in arte", como diz o Rosarium (Art. aurif. II, p. 223).

Fazer segredo pode ser um mero blefe com o propósito óbvio de explorar os crédulos. Mas toda tentativa de explicar a alquimia unicamente sob este ponto de vista é, na minha opinião, desmentida pelo fato de que um bom número de tratados detalhados, eruditos e conscienciosos foram escritos e impressos anonimamente, não podendo portanto ter representado uma vantagem ilegítima para alguém. Mas há sem dúvida um grande número de produções fraudulentas e charlatãs.

344

345

Fazer segredo pode também ter outra causa. O verdadeiro segredo não age ocultamente, mas apenas usa uma linguagem secreta: ele é prefigurado por uma grande variedade de imagens que apontam para a sua essência. Não me refiro aqui ao segredo pessoal guardado por alguém e cujo conteúdo lhe é conhecido, mas a uma coisa ou questão "secreta", isto é, conhecida apenas através de alusões, mas essencialmente desconhecida. Assim sendo, o alquimista desconhecia a verdadeira natureza da matéria. Ele a conhecia unicamente através de alusões. Na medida em que procurava investigá-la, projetava o inconsciente na escuridão da matéria, a fim de clareá-la. Na tentativa de explicar o mistério da matéria, projetava outro mistério, isto é, projetava seu próprio fundo psíguico desconhecido no que pretendia explicar: "obscurum per obscurius, ignotum per ignotius" (o obscuro pelo mais obscuro, o ignorado pelo mais ingorado!). Tratava-se evidentemente não de um método intencional, mas de um acontecimento involuntário.

A rigor, a projeção nunca é feita - ela acontece, ela simplesmente 346 está aí. Na obscuridade de algo exterior eu me defronto, sem reconhecê-la, com minha própria interioridade ou vida anímica. A meu ver, sería um erro reduzir a fórmula "tam ethice quam physice" (moral tanto quanto física) à teoria das correspondências, fazendo desta última sua causa ("prius"). Pelo contrário, essa teoria seria muito mais uma racionalização da vivência da projeção. O alquimista não pratica sua arte por acreditar teoricamente numa correspondência, mas tem uma teoria das correspondências pelo fato de vivenciar a presenca da idéia na matéria (physis). Minha tendência é portanto a de acreditar que a verdadeira raiz da alquimia deve ser buscada menos nas conceituações filosóficas do que nas projeções vivenciadas de cada pesquisador. Na minha opinião, o praticante tinha certas vivências psíquicas enquanto realizava as experiências químicas no laboratório; no entanto, essas vivências se lhe afiguravam comportamentos específicos do processo químico. Como se tratava de projeções, naturalmente ele não sabía, no nível da consciência, que a vivência nada tinha a ver com a matéria propriamente dita (isto é, tal como hoje a conhecemos). O alquimista



Fig. 125. Mercurius como hermafrodita do Sol e da Lua (Rebis), de pé sobre o caos (redondo). MYLIUS, Philosophia reformata (1622)

vivenciava sua projeção como uma propriedade da matéria; mas o que vivenciava na realidade era o seu inconsciente. Deste modo. repetia toda a história do conhecimento da natureza. Como é sabido, a ciência teve início com a observação das estrelas, nas quais a humanidade descobria as dominantes do inconsciente, os "deuses", bem como as estranhas qualidades psicológicas do zodíaco - uma teoria completa e projetada do caráter. A astrologia é uma experiência primordial, como a alquimia. Projeções deste tipo repetem-se todas as vezes que o homem tenta explorar uma escuridão vazia, preenchendo-a involuntariamente com formas vivas.

Assim, pois, dirigi minha atenção para o problema de saber se 347 há relatos de tais experiências feitos pelos próprios alquimistas, a partir do exercício de sua arte. Não tinha a esperança de fazer grandes descobertas, uma vez que se tratava de vivências "incons-

cientes" que, precisamente por isso, dificilmente constariam de tais relatos. Ora, há de fato na literatura alquímica alguns relatos inequívocos. É um fato característico serem os relatos mais recentes mais minuciosos e precisos do que os antigos.

O relato mais recente provém de um tratado alemão de 1732, intitulado: Abtala Jurain, etc.<sup>5</sup>, onde se lê:

348

"Toma uma boa medida de água de chuva comum, pelo menos dez quartilhos, conservando-a num frasco de vidro bem tampado pelo menos durante dez dias; ela deixará no fundo um depósito de material e detritos. Decanta o líquido claro e coloca-o num recipiente de madeira redondo como uma bola, corta-o pelo meio, enchendo a terça parte do recipiente; põe-no sob o sol do meio-dia, num lugar secreto e isolado.

Depois, pinga uma gota de vinho tinto consagrado na água. Instantaneamente verás surgir na superfície desta última, névoa e uma densa obscuridade, tal como ocorreu na primeira criação. Pinga em seguida mais duas gotas e verás a luz sair da escuridão; depois, sucessivamente, a cada metade de um quarto de hora põe a terceira, depois a quarta, a quinta, a sexta gota, e então pára; verás com teus próprios olhos surgir na superfície da água uma coisa após outra, tal como Deus criou todas as coisas nos seis días (fig. 126) e o modo pelo qual isto aconteceu, sendo que esses segredos não devem ser enunciados, nem eu tenho o poder de revelá-los. Cai de joelhos antes de empreender esta operação. Deixa que teus olhos o testemunhem, pois o mundo foi criado desta forma. Deixa as coisas ficarem assim, e meia hora depois tudo desaparecerá.

Nisso vereis claramente os segredos de Deus, os quais se acham agora ocultos como às crianças. Compreendereis o que Moisés escreveu acerca da criação; vereis que espécie de corpo Adão e Eva tiveram antes e depois da queda, o que era a serpente, a árvore, de que frutos comeram; o que é o paraíso e onde ele se encontra, com que corpos as pessoas ressuscitarão, não com o corpo que recebemos de Adão, mas com o que alcançamos pelo Espírito Santo, a saber, com aquele que o nosso Salvador trouxe do céu."

5. ABTALA JURAIN Filii Jacob Juran, Hyle und Coahyl. Aus dem Äthiopischen ins Lateinische, und aus dem Lateinischen in das Teutsche translatieret und übegesetzt durch D. Johann Elias Müller. – O texto não é antigo, de modo algum, mas apresenta todas as características do período da decadência (séc. XVIII). Agradeço ao Prof. TH. REICHSTEIN (Basiléia), pois lhe devo o conhecimento desse livrinho. Citações: Die Schöpfung, cap. VIII, p. 52s e Die Himmel, cap. IX, p. 54s.

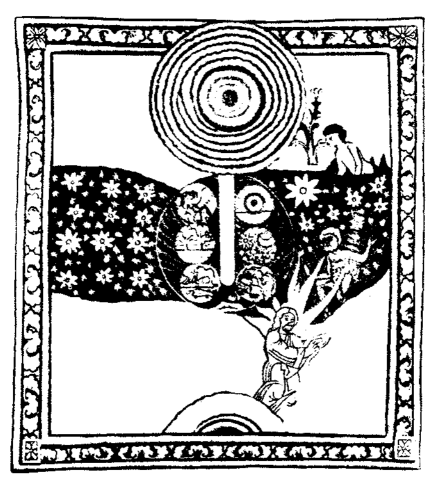


Fig. 126. Os seis dias da Criação, culminando no sétimo dia. HiLDEGARD VON BINGEN, Scivias (séc. XII)

"Tomai sete moedas feitas de cada um dos metais, denominadas segundo os planetas, e imprimi em cada uma o caráter do planeta em sua casa; cada moeda deve ter o tamanho e a espessura de um rose noble<sup>6</sup>; o mercúrio, porém, deverá pesar apenas um quarto de onça e nada deve ser impresso nele.

6. Rose noble = moeda de ouro inglesa dos séculos XV e XVI.



Fig. 127. A transfiguração de Mercurius no fogo. BARCHUSEN, Elementa chemicae (1718)

Em seguida, colocaí as moedas num cadinho, segundo a ordem em que se apresentam no céu, e fechai todas as janelas do aposento, de modo a torná-lo totalmente escuro. Depois, devereis fundi-las conjuntamente no meio do aposento, pingando em seguida sete gotas na pedra abençoada; sairá então imediatamente do cadinho uma chama (fig. 127) que se espalhará por todo o aposento (não temais qualquer dano) e o fará brilhar mais intensamente do que o sol e a lua, e vereis sobre vossas cabeças todo o firmamento como um céu estrelado, e os planetas terão seu curso certo como no céu. Deixaí que tudo cesse por si mesmo; num quarto de hora tudo voltará ao seu lugar."

Retiramos mais um documento de um tratado de THEOBALD DE HOGHELANDE (séc. XVI):

349

"Vários nomes teriam sido dados à pedra devido à multiplicidade maravilhosa de figuras que aparecem no decorrer da obra, sendo que muitas vezes surgem cores ao mesmo tempo, assim como imaginamos estranhas formas de animais, répteis ou árvores nas nuvens ou no fogo. Encontrei também algo semelhante" – prossegue

o autor – "num livro atribuído a Moisés: depois de dissolvido o corpo, diz o livro, aparecerão às vezes dois ramos, às vezes três ou mais, às vezes formas de répteis; às vezes podemos ter a impressão de ver um homem com a cabeça e todos os membros, sentado numa cátedra."

As exposições de HOGHELANDE vêm provar, tal como os dois textos anteriores, que durante as experiências de laboratório ocorrem alucinações ou visões, as quais só podem ser projeções de conteúdos inconscientes. HOGHELANDE reproduz uma citação de SENIOR que afirma ser mais importante buscar a visão do vaso hermético do que a escritura. (Não é esclarecido o significado de "scriptura" – tratar-se-ia acaso da descrição tradicional do vaso nos tratados dos mestres?) Os autores referem-se ao olhar com os olhos do espírito, sendo que nem sempre fica claro se se trata de visões propriamente ditas ou de visões no sentido metafórico. O Novum lumen? diz:

"Deus permite ao filósofo inteligente, por intermédio da natureza (per naturam), que ele faça aparecer as coisas ocultas na sombra, e delas retire a sombra... Todas essas coisas acontecem e os olhos das pessoas comuns não as vêem, mas os olhos do intelecto (intellectus)

<sup>7.</sup> De Alchemiae difficultatibus em: Theatr. chem. (1602) I, p. 164s [Tradução]. O mesmo em PHILALETHES, Introitus apertus em: Mus. herm., p. 687: "Terra enim germinandi avida aliquid semper fabricat, interdum aves aut bestias reptiliaque te in vitro conspicere imaginabere..." [A terra ávida de produzir sempre cria alguma coisa; às vezes imaginas ver pássaros, animais ou répteis dentro do vidro...]. O homem sentado na cátedra refere-se sem dúvida a uma visão de Hermes, tal como nos é apresentado no antigo tratado Senioris Zadith filii Hamuelis Tabula Chymica, p. 1s (fig. 128). SENIOR era um autor árabe do século X. A figura aqui descrita do velho sábio segurando o livro dos segredos sobre os joelhos foi reproduzida no frontispício do Poliphile (fig. 4). A visão mais antiga desta espécie poderia ser a de KRATES. O livro de KRATES nos foi transmitido em árabe e, em sua forma atual, parece ter pertencido ao séc. IX. A maior parte do seu conteúdo, porém, é de origem grega, logo, consideravelmente mais antigo. Diz a tradução de BERTHELOT: "Puis je vis un vieillard, le plus beau des hommes, assis dans une chaire; il était revêtu de vêtements blancs et tenait à la main une planche de la chaire, sur laquelle était placé un livre < in manibus extentis super genua sua, tabulam marmoream extractam ab ea (statua respective cathedra), SENIOR, p. 4>... Quand je demandai quel était ce vieillard, on me répondit: 'C'est Hermès Trismégiste, et le livre qui est devant lui est un de ceux qui contiennent l'explication des secrets qu'il a cachés aux hommes." [Depois vi um ancião, o mais belo dos homens, sentado numa cátedra; cobriam-no vestimentas brancas e na mão segurava uma prancha da cátedra, sobre a qual tinha sido colocado um livro... Quando perguntei quem era esse ancião, responderam-me: "É Hermes Trismegisto, e o livro que tem diante de si é um daqueles que contêm as explicações do segredo, os quais ele ocultava aos homens."] (Chimie au moyen âge III, p. 46s).

<sup>8.</sup> De alch. diff., op. cit., p. 199.

<sup>9.</sup> Mus. herm., p. 574 [SENDIVOGIUS].

e da imaginação as percebem (percipiunt) com a verdadeira, a mais verdadeira das visões (visu)."

RAIMUNDO LULO escreve:

351

352

353

354

"Filho amado, escuta, o curso da natureza é transformado, de modo que sem a invocação do familiaris (espírito familiar) por exemplo, e sem exaltação espiritual, poderás ver espíritos fugitivos ou os que já escaparam condensados no ar sob a forma de diversos animais monstruosos, ou de seres humanos, movendo-se como nuvens de lá para cá, de cá para lá<sup>10</sup>" (fig. 129).

DORNEUS diz algo semelhante<sup>11</sup>:

"Com seus olhos mentais (oculis mentalibus) fará transparecer pouco a pouco um número indefinido de centelhas, que aumentarão a cada dia, transformando-se progressivamente numa luz intensíssima."

O psicólogo não estranhará que uma metáfora às vezes se transforme numa alucinação. HOGHELANDE (1594) descreve em suas notas biográficas como no terceiro dia da "decoctio" (decocção) ele viu a superfície da substância cobrir-se de cores, principalmente de "verde, vermelho, cinza e o resto iridescente". Sempre que se lembrava desse dia vinha-lhe à mente o verso de VIRGÍLIO: "Ut vidi. ut perii, ut me malus abstulit error" [Quando vi, eu pereci e um terrível equívoco tomou conta do meu destinol. Esse equívoco ou ilusão ótica (ludibrium oculis oblatum) teria sido a causa de muitas penas e desgastes futuros. Pois acreditara que naquele momento atingira a "nigredo". Mas poucos dias depois seu fogo ter-se-ia apagado durante a noite, provocando um "irreparabile damnum" (dano irreparável); isto é, ele nunca mais conseguiu reproduzir o fenômeno 12. Muito embora a pele iridescente sobre os metais em fusão não seja necessariamente uma alucinação, o texto demonstra uma disposição evidente do autor para admiti-la.

O Tractatus Aristotelis<sup>13</sup> contém uma passagem significativa acerca da psicologia do alquimista:

"A serpente é o mais astuto dos animais da terra; mostra sob a beleza de sua pele um aspecto inofensivo e, como uma 'materia hypostatica',

<sup>10.</sup> Compendium em: Bibl. chem. I, p. 875.

<sup>11.</sup> Speculativa philosophia em: Theatr. chem. (1602) I, p. 275.

<sup>12.</sup> HOGHELANDE, De alch. diff. em: Theatr. chem. (1602) I, p. 150.

<sup>13.</sup> Theatr. chem. (1622) V, p. 884.



Fig. 128. Hermes Trismegistos. SENIOR, De chemia (1566)

parece formar-se a si mesma, por efeito de uma ilusão, ao ser imersa na água. Nesta recolherá então as forças (virtutes) da terra, que é o seu corpo. Por sentir muita sede bebe exageradamente e, embriagada, provoca a desaparição (decipere) da natureza à qual está unida<sup>14</sup>."



Fig. 129. "Spiritus" personificados, escapando da "prima materia" aquecida. Tractatus qui dicitur Thomae Aquinatis de alchimia (1520)

A serpente é o mercúrio que, enquanto substância fundamental (hypostatica), forma-se a si mesma na "água" e engole a natureza à qual está unida (fig. 130); (v. o Sol se afogando na fonte de Mercurius, o leão devorando o Sol [fig. 169], Beya dissolvendo Gabricus dentro déla). A matéria forma-se por efeito da ilusão – necessariamente, a do alquimista. Esta ilusão poderia ser a "vera imaginatio" (imaginação verdadeira) que possui o poder "de informar".

O fato de que visões estejam ligadas à obra alquímica também deve explicar por que sonhos e visões oníricas não raro sejam citados como "intermezzi" significativos da obra, ou como fontes de revelação. NAZARI, por exemplo, apresenta sua teoria da transmutação sob a forma de três sonhos, numa analogia bem clara com o Polifilo<sup>15</sup>. A clássica Visio Arislei<sup>16</sup> reveste-se de uma forma onírica semelhante. Do mesmo modo, OSTANES comunica sua doutrina sob a forma de uma revelação onírica<sup>17</sup>. Nestes textos (como também

355

<sup>14.</sup> Texto da passagem mais importante: "... quasi Materia Hypostatica fingit se in aquam demersum per illusionem..." A ilusão pode referir-se a "demergere" ou a "fingere". Como o primeiro sentido não é inteligível, escolhi o segundo.

<sup>15.</sup> Della Tramutozione matallica sogni tre. Um carme de JOSEPHUS AVANTIUS [op. cit.] sobre o autor diz: "Somnia credentur vix; non tamen omnia falsa, quae tali fuerint praemeditata viro." [É difícil acreditar nos sonhos; porém nem todos os sonhos pressentidos por um homem tão importante são falsos].

<sup>16.</sup> Art. aurif. I, p. 146s.

<sup>17.</sup> BERTHELOT, Chimie au moven âge III, p. 319s.



Fig. 130. A serpente mercurial na água ou no fogo, devorando-se a si mesma. BARCHUSEN, Elementa chemicae (1718)

nos de SENIOR e KRATES), os sonhos e visões são em sua maioria formas literárias, ao passo que a visão onírica de ZÓZIMO possui um caráter essencialmente mais autêntico<sup>18</sup>. Destaca-se repetidamente na literatura alquímiça que a "aqua permanens" procurada seria revelada pelo sonho 19. De qualquer maneira, a "prima materia", assim como a pedra ou o segredo de sua produção, é revelada por Deus ao alquimista. LAURENTIUS VENTURA diz<sup>20</sup>: "Não nos é dado conhecer o processo a não ser por uma dádiva de Deus, ou através da instrução de um mestre de grande experiência; e tudo isso depende da vontade divina." Na opinião de KHUNRATH<sup>21</sup>, deve ser possível "elaborar perfeitamente/ nosso Chaos naturae" (= prima materia)... na major inocência ... a partir da misteriosa visão e revelação divina/ sem grandes investigações e elucubrações a respeito de suas causas"<sup>22</sup>. HOGHELANDE explica a necessidade da iluminação divina, dizendo que a produção da pedra transcende a razão 23, e que só o conhecimento sobrenatural divino sabe o momento exato do aparecimento da pedra<sup>24</sup>. Somente Deus conhece a "prima materia" 25. Na época pos-paracélsica, a fonte da iluminação passa a ser o "lumen naturae" (luz da natureza):

Esta luz é a luz verdadeira/ da natureza/ que ilumina todos os filósofos que vêm a este mundo e amam a Deus. Ela está no mundo/ e toda a construção do mundo é por ela adornada/ e será por ela preservada até o último grande dia do Senhor;/ mas o mundo não a conhece: antes, no que diz respeito à grande pedra católica dos filósofos/ que... o mundo inteiro tem diante dos olhos/ e mesmo assim não a conhece. <sup>26</sup>"

18. Compare-se com as minhas exposições em: Die Visionen des Zosimos.

19. SENDIVOGIUS, Parabola em: Bibl. chem. II, p. 474s. – KHUNRATH (Hyleal. Chaos, p. 42) diz: "<O> habitaculum Materiae Lapidis... cabalístico, i.é, originariamente dado a conhecer do alto pela inspiração divina / e por uma revelação especial (ambas através de um, ou sem intermediário / seja em estado desperto, seja no de sono ou sonho)".

- 20. De ratione conficiendi lapidis em: Theatr. chem. (1602) II, p. 256.
- 21. Op. cit., p. 184s.

22. Algo semelhante em HOGHELANDE, De alch. diff. em: Theatr. chem. (1602) I, p. 154; e também Turba (ed. por RUSKA), p. 155,8; Mus. herm. p. 8, 55, 75 e 212; DORNEUS, Physica Trismegisti em: Theatr. chem. (1602) I, p. 413.

23. Op. cit., p. 194. HOGHELANDE remete à Turba, XXXIX. (ed. por RUSKA, p. 147,2: "maius est, quam quod ratione percipiatur <nisi> divina inspiratione"). [É grande demais para ser compreendido pela razão, a não ser por inspiração divina].

24. Op. cit., p. 205.

25. SENDIVOGIUS, Novum lumen em: Mus. herm., p. 577: "... materia prima, quam solus Deus scit."

 KHUNRATH, op. cit., p. 71s. – Observe-se a referência implícita ao Logos (Jo 1,9-11).

## B. A ATITUDE ESPIRITUAL EM RELAÇÃO AO OPUS

A citação que se segue, extraída do texto de um autor anônimo<sup>27</sup>, mostra um aspecto algo diverso da relação do psíquico com o trabalho químico: "Rogo-te observar com os olhos do espírito esta pequenina árvore que produz o grão de trigo, em todos os seus aspectos, a fim de poderes plantar a árvore dos tilósofos", etc. <sup>28</sup> (fig. 131 e tb. figs. 135, 188, 189, 221 entre outras). Isto parece uma alusão à imaginação ativa que na verdade desencadearia o processo.

DORNEUS diz em sua *Philosophia meditativa*<sup>29</sup>: "Jamais farás com que os outros se tornem o Um, se antes tu mesmo não te tornares Um". Qualquer que seja o sentido do "Um" para o alquimista<sup>30</sup>, ele se refere ao "artista" como sujeito, cuja unidade é colocada como conditio sine qua non para a realização completa da obra. Não há dúvida alguma de que se trata da condição psicológica da obra e que esta é fundamental.

Lê-se no Rosarium philosophorum<sup>31</sup>:

359

358

"Quem conhece o sal e sua solução, conhece o segredo oculto dos velhos sábios. Dirige pois teu espírito para o sal, pois é somente

27. Instructio de arbore em: Theatr. chem. VI, p. 168.

28. "Quaeso, oculis mentis hanc grani triticei arbusculam secundum omnes suas circumstantias aspice, ut arborem Philosophorum, eodem modo plantare... queas."

29. Theatr. chem. (1602) I, p. 472: "Ex alijs πυπομαση unum facies quod quaeris, nisi prius ex teipso fiat unum."

30. Uma provável referência à Tabula smaragdina (ed. por RUSKA, p. 2): "Et sicut omnes res fuerunt ab uno, meditatione unius: sic omnes res natae" etc. [E como todas as coisas procedem do Uno, pela meditação sobre o Uno; assim nascem todas as coisas). Daí a exigência de o alquimista não ter defeito físico sério algum, mutilações, etc. Ver GEBER, Summa perfectionis, lib. I, p. 24: "Si vero fuerit artificis corpus debile et aegrotum, sicut febrientium, vel leprosorum corpora, quibus membra cadunt, et in extremis vitae laborantium, et iam aetatis decrepitae senum, ad artis complementum non perveniet. His igitur naturalibus corporis impotentijs impeditur artifex in intentione sua." [Mas, se o corpo do alquimista (artifex) estiver doente e fraço, como o corpo das pessoas portadoras de febres, ou lepra, cujos membros apodrecem e caem, ou dos moribundos, dos decrépitos, ele não atingirá a conclusão da Arte. Estas debilidades naturais do corpo são para o artifex obstáculos ao seu projeto.] Há ensinamentos semelhantes em outra fonte antiga, o Septem tractatus seu capitula Hermetis Trismegisti, aurei em: Ars chem., cap. I, p. 11: "Ecce vobis exposui, quod celatum fuerat, quoniam opus vobiscum, et apud vos est, quod intus arripiens et permanens in terra vel in mari habere potes." [Olhai, eu tenho revelado a vós o que estava oculto; a Obra está convosco e no meio de vós, e se a captas, poderás tê-la para sempre na terra ou sobre o mar.]

31. Em Art. aurif., II, p. 244s. RUSKA (Turba, p. 342) situa o Rosarium em meados do séc. XV.



Fig. 131. Adão como "prima materia" atravessado pela flecha de Mercúrio deixa que a "arbor philosophica" nasça de seu corpo.

Miscellanea d'alchimia (séc. XV)

neste, somente na 'mens' e 'in ipsa sola' que se esconde a ciência e o segredo mais nobre e mais oculto de todos os antigos filósofos 32."

Se o segredo se referisse realmente ao sal, deveríamos admitir aqui um duplo erro de impressão. "Espírito" e "sal" são parentes próximos (cum grano salis!) 33. Assim sendo, o sal não é apenas o centro físico da Terra, segundo KUNRATH, mas também o "sal sapientiae 44 (sal da sabedoria). A respeito deste último, ele diz: "Por isso, dirige teu coração/ sentidos/ razão e pensamento a este sal e somente a ele 35. Em outra passagem, o autor anônimo do Rosarium afirma que a obra deve ser realizada "pela imaginação verdadeira e não pela imaginação fantasiosa 46 e em outra ocasião diz que a pedra só será encontrada "no momento em que a investigação tornar-se pesada para aquele que investiga 37". Esta observação só deve significar novamente que a condição psicológica é indispensável para a descoberta da pedra miraculosa.

As duas observações deixam bem clara a possibilidade de que, na opinião do autor, o segredo essencial da arte está oculto no espírito humano e portanto, em termos modernos, no inconsciente (fig. 132).

361

Os alquimistas começaram a compreender que sua obra se achava ligada de algum modo à alma humana e suas funções; por conseguinte parece-me provável que o trecho do Rosarium acima mencionado não é um mero erro de impressão, coincidindo com as opiniões de outros autores. Eles insistem, sem exceção, no estudo meticuloso dos lívros e na meditação dos mesmos. Assim, RICHAR-DUS ANGLICUS<sup>38</sup> escreve em seu Correctorium fatuorum:

- 32. "Pone ergo mentem tuam super salem, nec cogites de alijs. Nam in ipsa sola occultatur scientia et arcanum praecipuum et secretissimum omnium antiquorum Philosophorum". MANGETUS (Bibl. chem. II, p. 95) menciona "ipsa sola"; e também na primeira edição do Rosarium philosophorum, secunda pars alchemiae de lapide philosophico, etc. de 1550; e também a edição de 1593. Infelizmente não tenho acesso aos manuscritos.
- 33. Compare-se com o "sal sapientiae", que segundo o antigo rito do batismo é dado ao batizando.
  - 34. Op. cit., p. 257, 260 e 262.
  - 35, Op. cit., p. 258.
- 36. Art. aurif. II, p. 214s: "Et vide secundum naturam, de qua regenerantur corpora in visceribus terrae. Et hoc imaginare per veram imaginationem et non phantasticam."
- 37. Op. cit., p. 243: "Et invenitur in omni loco, et in quolibet tempore, et apud omnem rem, cum inquisitio aggravat inquirentem." [E é encontrada em todos os lugares, e em qualquer momento, e em todas as circunstâncias, quando a procura tem muito peso para aquele que procura.]
- 38. Cônego de S. Paul, Londres, médico particular do papa Gregório IX, † aprox. 1252 (FERGUSON, Bibliotheca chemica II, p. 270s).



Fig. 132. Representação dos conteúdos "secretos" (isto é, inconscientes) da obra; no centro, a mulher ligada ao rei do mar (como Netuno), e embaixo, à esquerda, como pescadora; à direita, o artifex como pescador da melusina.

\*\*Mutus liber\*\* (1702)\*\*

"Consequentemente, todos aqueles que desejam alcançar o benefício desta Arte, devem dedicar-se ao estudo e haurir a verdade nos livros e não nas fábulas inventadas ou obras mentirosas, porquanto esta Arte não será considerada verdadeira (muito embora o ser humano esteja sujeito a muitas ilusões), a não ser depois de concluídos os estudos e do conhecimento das palavras dos filósofos", etc. 39

BERNARDUS TREVISANUS relata como lutara inutilmente anos a fio, até que finalmente um "sermo" (sermão) de PARMÊNIDES, inserido na *Turba*, o conduziu ao bom caminho.<sup>40</sup>

363

HOGHELANDE<sup>41</sup> escreve:

364

"Ele deve colecionar livros de vários autores, sem o que sua compreensão será impossível, e também não deverá rejeitar nenhum livro, mesmo que não o entenda depois de tê-lo lido uma, duas ou três vezes; que o releia dez, vinte, cinqüenta vezes ou mais. Por fim, notará os pontos acerca dos quais os autores geralmente concordam: aí é que está oculta a verdade", etc.

65

O mesmo autor, referindo-se a LULO, afirma não ser possível aos homens executarem a obra por causa de sua ignorância, a não ser depois de terem passado pelo estudo da filosofia universal, que lhes revelará aquilo que permanece oculto e desconhecido aos demais. "Eis por que a nossa pedra não é uma banalidade, mas sim o âmago da nossa filosofia" DIONYSIUS ZACHARIUS conta que foi aconselhado por um "religiosus doctor excellentissimus" a abster-se de gastos inúteis em "sophisticationibus diabolicis" (sofística diabólica), dedicando-se de preferência ao estudo dos lívros dos velhos filósofos, a fim de travar conhecimento com a "vera materia" (verdadeira matéria). Depois de um ataque de desespero, auxiliado pelo espírito divino, ele se reergueu e com seriedade consagrou-se à leitura dos livros até esgotar seus recursos financeiros. Depois, começou a trabalhar no laboratório, onde viu o aparecimento das três cores, e na Páscoa do ano seguinte aconteceu o milagre - "vidi perfectionem" (vi a obra em sua perfeição) - a saber, o mercúrio "conversum in purum aurum prae meis oculis" (convertido em ouro puro diante de meus olhos). (Dizem que isso ocorreu no ano de

<sup>39.</sup> Theatr. chem. (1602) II, p. 444.

<sup>40. &</sup>quot;Parmenides... qui me primum retraxit ab erroribus, et in rectam viam direxit." Liber de alchemia em: Theatr. chem. (1602) I, p. 795.

<sup>41.</sup> De alch. diff. em: Theatr. chem., op. cit., p. 213s.

<sup>42.</sup> Op. cit., p. 206.

1550<sup>43</sup>). Este relato alude evidentemente à forte dependência da obra e sua meta de um pressuposto espiritual. RICHARDUS ANGLICUS rejeita toda a imundície com que trabalhavam os alquimistas, tais como cascas de ovos, fios de cabelo, sangue de uma pessoa ruiva, basilisco, vermes, ervas e fezes humanas. "Um homem colhe aquilo que semeia. Se ele semear imundície, também colherá imundície<sup>44</sup>." "Voltai, ó irmãos, ao caminho da verdade que ignorais; por isso eu vos aconselho, para vosso próprio bem, a estudardes e trabalhardes no laboratório, refletindo permanentemente sobre as palavras dos filósofos, de onde podereis extrair a verdade<sup>45</sup>".

366

Insiste-se na importância ou necessidade da razão (mens) e da inteligência, não só porque a execução de uma obra tão difícil exige uma inteligência invulgar, mas porque segundo se presume há uma espécie de poder mágico inerente à mente humana, capaz de transformar a própria matéria. DORNEUS, que dedicou uma série de tratados interessantes 46 ao problema do modo pelo qual a obra se relaciona com o ser humano (fig. 133), escreveu o seguinte: "Na verdade, a forma que corresponde ao intelecto do homem é o começo, o meio e o fim do processo; tal forma é revelada pela cor amarela, indício que o ser humano é a forma principal e a maior no opus espagírico<sup>47</sup>." DORNEUS traça um paralelo perfeito entre a obra alquímica e a transformação moral e intelectual do homem. O caminho de seu pensamento já fora antecipado no entanto no texto harranita do Tratado das tetralogias platônicas, cujo título original é Liber Platonis quartorum<sup>48</sup>: "Para auxiliar o estudioso" o autor estabelece quatro linhas de correspondências, cada uma das quais consta de quatro "livros" 49:

<sup>43.</sup> Opusculum philosophiae naturalis em: Theatr. chem. (1602) I, p. 813 e 815s.

<sup>44.</sup> Correctorium alchymiae em: Theatr. chem. (1602) II, p. 451.

<sup>45.</sup> Op. cit., p. 459.

<sup>46.</sup> Theatr. chem. (1602) I.

<sup>47.</sup> Philosophia chemica em: Theatr. chem. (1602) I, p. 485: "Verum forma quae homínis est intellectus, initium est, medium et finis in praeparationibus: et ista denotatur a croceo colore, quo quidem indicatur hominem esse maiorem formam et principalem in opere spagirico." A "forma" age por "informatio" (que também é designada por "fermentatio"). "Forma" é o mesmo que idéia. Ouro, prata, etc. são formas da matéria, por isso a possibilidade de fazer ouro quando se consegue imprimir a forma do ouro (impressio formae) à "informis massa" ou ao caos, isto é, à "prima materia".

<sup>48.</sup> Theatr. chem. V, p. 114s.

<sup>49.</sup> Op. cit., p. 137.

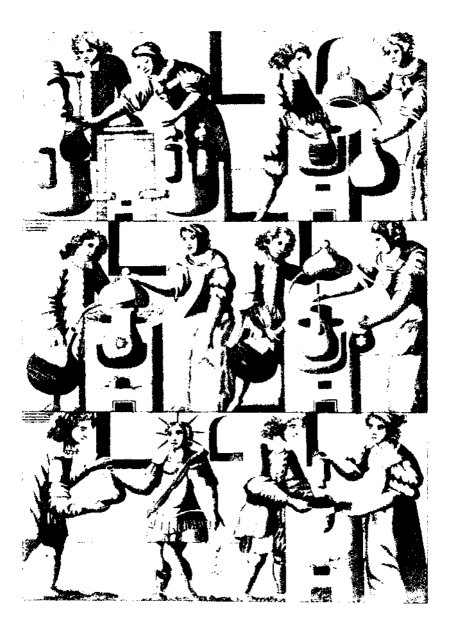


Fig. 133. Alquimistas trabalhando no opus várias etapas do processo. Abaixo, surge o sol, trazendo a flor de ouro.

Mutus liber (1702)

| I                                                                                               | 11 <sup>23</sup>       | m                                                                        | ľV                                                                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|--------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| De opere     naturalium     (Sobre a obra     das coisas     naturais)                          | 1. Elementum<br>aquae  | Naturae<br>compositae<br>(Naturezas<br>compostas)                        | 1. Sensus<br>(Sentidos)                                                                           |
| 2. Exaltatio<br>divisionis<br>naturae<br>(Exaltação da<br>divisão da<br>natureza) <sup>50</sup> | 2. Elementum<br>terrae | 2. Naturae<br>discretae<br>(Naturezas<br>distintas)                      | Discretio intellectualis (Discernimento intelectual)                                              |
| 3. Exaltatio animae<br>(Exaltação da<br>alma) <sup>51</sup>                                     | 3. Elementum<br>aëris  | <ol> <li>Simplicia</li> <li>(Coisas<br/>simples)</li> </ol>              | 3. Ratio <sup>54</sup><br>(Razão)                                                                 |
| 4. Exaltatio<br>intellectus<br>(Exaltação do<br>intelecto) <sup>52</sup>                        | 4. Elementum<br>ignis  | 4. Aetheris<br>simplicioris<br>(Coisas etéreas<br>ainda mais<br>simples) | 4. Res quam concludunt hi effectus prae cedentes. (A coisa incluída nas operações precedentes) SS |

- 50. O livro mostra "quid separetur et praeparetur" [o que se deve separar e preparar]. A "separatio" ou "solutio" refere-se à decomposição da matéria originária nos elementos.
- 51. O texto diz: "... liber in exaltatione animae, cum sit separatio naturae et ingenium in conversione sua a materia sua". [O livro sobre a exaltação da alma, sua separação da natureza e sua qualidade de transformar-se a partir da sua matéria]. A "anima" é separada de seu corpo (separatio). Enquanto "ingenium" ela é a sua qualidade, ou "alma", que deve ser transformada em sua própria matéria.
- 52. "Est sicut praeparatio totius, et conversio naturae ad simplex... et necesse est in eo elevari ab animalitate, plus quam natura, ut assimuletur praeparation(e) ipsis intelligentiis, altissimis veris." [É como a preparação do Todo e a conversão da natureza ao simples... e é necessário superar a animalidade mais do que o faz a natureza, a fim de que, por esta preparação, se assemelhe às inteligências mais elevadas e verdadeiras]. Assim sendo, o trabalho principal cabe ao intelecto: isto é, a sublimação até o estágio mais elevado, onde a natureza é transformada no simples, o qual, segundo sua própria natureza, tem afinidade com os espíritos, os anjos e as idéias eternas. Na segunda coluna, a este estágio mais elevado corresponde o fogo, "qui est super omnia elementa, et agit in eis" [que está acima de todos os elementos, e neles age], na terceira coluna, a forma etérea (a mais elevada) da natureza transformada, e na quarta, a meta de todo o processo.
- 53. Esta coluna é precedida pela observação: "Vel si vis potes illas <sci. exaltationes> comparare elementis." [E se quiseres, podes comparar tais exaltações aos elementos].
  - 54. "Rationi vere dirigenti ad veritatem" [razão que realmente conduz à verdade].
- 55. Os "effectus" referem-se aos estágios precedentes do processo da transformação.

As quatro linhas mostram quatro aspectos do opus. A primeira linha horizontal começa pelas coisas naturais, a "prima materia" representada pela água. Estas coisas são compostas, isto é, misturadas. Corresponde-lhes na quarta coluna (vertical) a percepção dos sentidos. A segunda linha horizontal significa um grau mais elevado do processo: na primeira coluna (vertical) da mesma, as naturezas misturadas são decompostas e transformadas de novo em seus elementos originais; na segunda coluna, a terra é separada da água (primordial), segundo o tema do Gênesis, tão apreciado na alquimia; na terceira coluna, trata-se de uma separação conceitual e na quarta, do ato psicológico do discensimento.

A terceira linha horizontal mostra ainda mais nitidamente a progressão ascendente: na primeira coluna (vertical) a alma emerge da natureza; na segunda, ocorre uma elevação (Erhebung) para o reino do ar; na terceira, o processo chega às coisas "simples", as quais, por não serem misturadas, são incorruptíveis, eternas e se aproximam das idéias platônicas; na quarta, finalmente, ocorre uma ascensão da "mens" (mente) à "ratio" (razão), à "anima rationalis" (alma racional), isto é, à forma suprema da alma. A quarta linha horizontal mostra a plenitude de cada uma das quatro colunas.

Primeira coluna: esta coluna é de natureza "fenomenológica" (com a permissão do termo moderno): da somatória dos fenômenos naturais emerge o elemento psíquico, o qual culmina na "exaltatio intellectus", no fenômeno nítido da apercepção e do entendimento. Sem dúvida, não estamos violentando o texto ao considerarmos esse "intellectus" como a suprema lucidez da consciência.

369

Segunda coluna: de acordo com uma antiga concepção alquímica, a terra surge das águas caóticas e originárias, da "massa confusa"; sobre ela o ar se acumula como elemento volátil, desprendendo-se da terra. Acima de tudo, o fogo<sup>56</sup>, a substância mais "fina", isto é, o pneuma ígneo<sup>57</sup>, que já toca o trono dos deuses<sup>58</sup> (fig. 134 e tb. figs. 166, 178 e 200).

Terceira coluna: esta coluna é de natureza conceitual ou ideal, 37 contendo portanto juízos intelectuais. O que é misturado decompõe-

<sup>56.</sup> ἀνωτάτω μὲν οὖν εἶναι τὸ πῦρ (DIOGENES LAERTIUS, De vitús philosophorum, VII, 1: Sobre Zenão, 137).

<sup>57.</sup> Doutrina estóica.

<sup>58.</sup> Ainda em LACTANTIUS (Institutiones, VII, 12) a alma é de natureza (gnea e luminosa.



Fig. 134. Saturno ou Mercurius senex é cozido no banho até que seu espírito, a pomba branca (pneuma), dele se eleve.

TRISMOSIN, Spiendor solis

se em seus diversos componentes que, por sua vez, são reduzidos ao "simples"; deste, emergem finalmente as quintessências, ou seja, as idéias simples e primordiais. O éter é a quintessência<sup>59</sup>.

Quarta coluna: esta coluna é exclusivamente psicológica. Os sentidos transmitem a percepção. A "discretio intellectualis" corresponde à apercepção, que está submetida à "ratio", ou à "anima rationalis", supremo bem concedido por Deus ao homem. Acima da "anima rationalis" só está a "coisa", resultado de todas as operações precedentes. O Liber quartorum interpreta esta "coisa" como sendo "o Deus invisível e imóvel<sup>60</sup>, cuja vontade criou a inteligência; a alma simples originou-se da vontade, bem como da inteligência (compreendida aqui como "intellectus<sup>61</sup>; mas a alma condiciona as naturezas distintas que produziram as naturezas compostas, e estas últimas mostram que uma coisa só pode ser conhecida através daquilo que lhe é superior. A alma é superior à natureza, e através dela se conhece a natureza; a inteligência é conhecída pelo que lhe é superior e só é abrangida pelo Deus único, cujo ser é inapreensível<sup>62</sup>."

O texto original diz o seguinte:

3**73** 

"... scias quod scientia antiquorum quibus appraeparatae sunt scientiae et virtutes, est quod res ex qua sunt res est Deus invisibilis et immobilis, cuius voluntate intelligentia condita est; et voluntate et intelligentia est anima simplex, per animam sunt naturae discretae, ex quibus generatae sunt compositae, et indicant quod res non cognoscitur, nisi per suum superius. Anima vero est super naturam, et per eam cognoscitur natura, sed intelligentia est superior anima et per eam cognoscitur anima, et intelligentia(m) 64 noscit, qui 65 superior ea est, et circundat eam Deus unus, cuius qualitas apprehendi non potest."

<sup>59.</sup> ARISTÓTELES, De coelo, 1, 3, e Meteorologica, I, 3.

<sup>60.</sup> Em ARISTÓTELES (Meteor., XII, 7) Deus é οὐσία τις ἀίδιος καὶ ἀκίνητος (um ser eterno e imutável).

<sup>61.</sup> FECHNER também pensa deste modo (Elemente der Psychophysik II, p. 526): "O psiquicamente homogêneo e simples liga-se a uma multiplicidade física, a multiplicidade física contrai-se psiquicamente no homogêneo, no simples ou no mais simples ainda.

<sup>62.</sup> Liber quartorum em: Theatr. chem. V, p. 145 e 144.

<sup>63.</sup> Em vez de "intelligentiae".

<sup>64.</sup> Em vez de "intelligentia".

<sup>65.</sup> Em vez de "et quid".

374 O autor acrescenta uma citação, cuja origem não posso comprovar. Ei-la:

"O filósofo disse no Livro dos Diálogos: 'eu circundei os três céus, a saber, o das naturezas compostas, o das naturezas distintas e o da alma. Mas quando quis circundar o céu da inteligência, a alma me disse: 'Aquele não é o teu caminho. Então a natureza me atraiu e eu fui atraído'. Tal constatação de princípio o filósofo não a fez para designar esta ciência, mas porque desejava que suas palavras revelassem a força que liberta a criatura. Queria que se compreendesse, neste tipo de obra, como se reconhece o processo inferior pelo superior." O texto original diz: "Et dixit philosophus in libro Dialogorum: Circuivi tres coelos, scilicet coelum naturae compositae, coelum naturae discretae et coelum animae. Cum autem volui circumire coelum intelligentiae, dixit mihi anima, non habes illuc iter, et attraxit me natura, et attractus sum."

Neste texto antiquíssimo - que em sua versão árabe não se situa 375 muito depois do século X, contendo inúmeras partes ainda mais antigas - encontramos uma enumeração sistemática dos pontos de correspondência entre o "opus alchemicum" e os processos paralelos filosóficos e psicológicos. Por aí podemos perceber facilmente até que ponto os processos químicos materiais coincidiam com os fatores espirituais, ou melhor, psíquicos, para aqueles pensadores. A correspondência chegava tão longe que se designava por "cogitatio" ou pensar aquilo que devia ser extraído da matéria 66. Essa estranha maneira de ver as coisas poderia ser explicada pela seguinte hipótese: os antigos filósofos suspeitavam da projeção de seus conteúdos anímicos na matéria. Como há uma conexão íntima entre o ser humano e o segredo da matéria, não só DORNEUS como antes dele o Liber quartorum já exigiam que o operator estivesse à altura de sua tarefa; este devia realizar em si próprio o processo que atribuía à matéria, "uma vez que as coisas são levadas à perfeição pelo que lhes é semelhante". Esta é a razão pela qual o operator deve "estar presente" na obra (oportet operatorem interesse operi)." Se o pesquisador estiver longe de possuir a semelhança (com a obra) não galgaria a altura que descrevi, nem atingiria o caminho que conduz à meta<sup>67</sup>."

<sup>66.</sup> Op. cit., p. 144: "Sedentes super flumina Eufrates, sunt Caldaei... priores, qui adinvenerunt extrahere cogitationem." [Os caldeus estabelecidos à margem do Eufrates... foram os primeiros a inventar a arte de extrair o "pensamento"].

<sup>67.</sup> Op. cit., p. 137.

Devido à projeção há uma identidade inconsciente entre a psique 376 do alquimista e a substância arcana ou substância de transformação: o espírito cativo dentro da matéria. Assim sendo, o Liber quartorum recomenda que se use o "occiput" (isto é, a parte posterior do crânio humano) como vaso de transformação 68 (comparar com fig. 75), por nele estarem contidos o pensamento e o intelecto 69 (fig. 135). De fato, precisamos do cérebro como morada da "parte divina" (partis divinae). "As coisas - prossegue o texto - são transformadas através do tempo e de definições mais precisas em intelecto, na medida em que as partes são assimiladas umas às outras na composição e na forma. Mas, por estar mais perto da 'anima rationalis', o cérebro assimilou-se à mistura e, como dissemos, a 'anima rationalis' é simples<sup>70</sup>."

O pressuposto inerente a esta linha de pensamento é o efeito 377 operacional da analogía; em outros termos, assim como a partir da multiplicidade das percepções sensoriais produz-se a unidade na psique e a simplicidade da idéia, assim também a partir da água originária produz-se finalmente o fogo, isto é, a substância etérea; não porém - e isto é decisivo - como simples analogia, mas como efeito do estado espiritual sobre a matéria. DORNEUS diz, consequentemente: "Há, escondida no corpo humano, uma substância metafísica conhecida por poucos e que no fundo não necessita de qualquer medicamento, pois ela mesma é um medicamento incorruptível." Este remédio é de natureza tríplice: metafísica, física e moral (que hoje chamaríamos de "psicológica"). "O leitor atento diz DORNEUS - concluirá que se deve passar da metafísica para a física mediante um processo filosófico<sup>71</sup>." Este remédio é obviamente a substância arcana, também definido por ele em outra passagem como "veritas" (verdade):

<sup>68. &</sup>quot;Si utaris opere exteriori, non utaris nisi occipitio capitis, et invenies" [Se aplicares a operação exterior, deves usar unicamente o "occiput", e então encontrarás] (Op. cit., p. 124). Esta conjectura é sujeita a reservas, pois ainda não tenho em mãos o texto árabe.

<sup>69. &</sup>quot;Os capitis est mundum et est... minus os, quod sit in (h)omine <texto: nomine>, et vas mansionis cogitationis et intellectus..." [O crânio é puro; ele é um osso menor no corpo humano, ele é o vaso onde habitam o pensamento e a razão] (Op. cit., p. 124).

<sup>70. &</sup>quot;Res convertuntur per tempus ad intellectum per certitudinem, quantum partes assimulantur in compositione et in forma. Cerebrum vero propter vicinitatem, cum anima rationali <0 'et' deve ser eliminado > permixtioni oportuit assimulari, et anima rationalis est simplex sicut diximus."

<sup>71.</sup> Speculativa philosophia em: Theatr. chem. (1602) 1, p. 265.

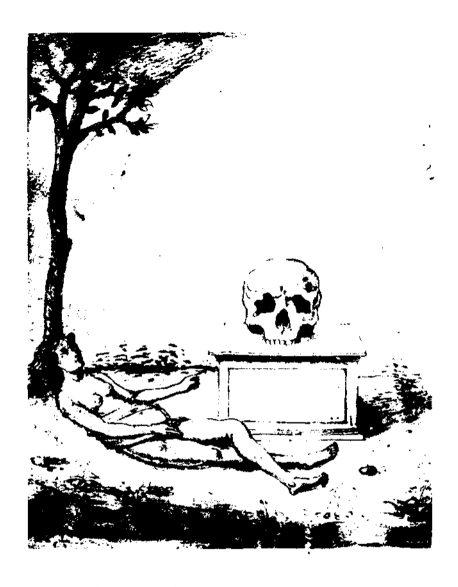


Fig. 135. O crânio como símbolo da "mortificatio" de Eva, representando o aspecto feminino da "prima materia". Contrariamente ao caso de Adão, onde "arbor" corresponde ao falo (v. fig. 131), a árvore cresce aqui na cabeça de Eva.

Miscellanea d'alchimia (séc. XV)

"Há uma certa verdade nas coisas naturais, impossível de ver-se com os olhos exteriores, mas que só a mente percebe (sola mente). Os filósofos a experimentaram e acharam que sua força é tão grande a ponto de operar milagres"." Toda a Arte consiste nesta (verdade) que liberta o espírito (spiritus) de suas cadeias, do mesmo modo que, como já dissemos, o entendimento é liberto (moralmente) do corpo"." Tal como a fé que opera milagres no ser humano, assim também esta força, a 'veritas efficaciae' (verdade da eficácia), faz o mesmo na matéria. Esta verdade é a força suprema, de uma fortaleza invencível e nela a pedra dos filósofos está em segurança."

Pelo estudo dos filósofos o homem torna-se capaz de atingir esta pedra. E esta última, por sua vez, é o homem. Neste sentido, DORNEUS exclama: "Transformai-vos de pedras mortas em pedras filosofais vivas<sup>75</sup>!", exprimindo deste modo claramente a identidade daquilo que está no homem com aquilo que está escondido na matéria.

Em seu Recueil stéganographique<sup>76</sup>, BÉROALDE DE VERVILLE 379 diz o seguinte:

"Qui quelquefois a veu changer la goutte de mastic, et la pressant en faire sortir vne larme limpide, qu'il prenne garde et il verra au temps prefix de la douce pressure du feu issir du subiet philosophic, vne substance pareille: car aussi tost que sa noirceur violette sera pour la seconde fois excitee, il s'en suscitera comme vne goutte ou fleur ou flame ou perle, ou autre similitude de pierre precieuse, laquelle sera diversifiee iusques à ce qu'elle coule en blancheur tres-claire, qui puis apres sera susceptible de se vestir de l'honneur des beaux rubis, et pierres etherees, qui sont le vray feu de l'ame et lumiere des Philosophes." (Quem por acaso já viu a mudança da gota de resina e premindo-a dela fez sair uma lágrima límpida, então preste atenção e verá no tempo oportuno sair da coisa filosófica pela doce pressão do fogo uma substância semelhante: assim que seu negrume violáceo for excitado pela segunda vez, aparecerá uma espécie de gota ou flor ou chama ou pérola ou qualquer espécie

<sup>72.</sup> Op. cit., p. 298.

<sup>73.</sup> Op. cit., p. 264.

<sup>74.</sup> Op. cit., p. 266.

<sup>75.</sup> Op. cit., p. 267: "Transmutemini de lapidibus mortuis in vivos lapides philosophicos."

<sup>76.</sup> Le Tableau des riches inventions [5ª pág. sem numeração].

similar de pedra preciosa, que se diversificará até escorrer em alvura claríssima, depois susceptível de vestir-se com a honra de belos rubis e de pedras etéreas, que são o verdadeiro fogo da alma e luz dos Filósofos.)

O que dissemos deve ser suficiente para se compreender que desde os tempos mais remotos a alquimia apresentava um duplo aspecto: por um lado, a obra química prática no laboratório e, por outro, um processo psicológico, em parte consciente e psíquico, e em parte inconsciente e projetado nos processos de transformação da matéria.

380

381

382

Não é necessário despender muitos esforços no começo da obra: basta abordá-la com "espírito livre e vazio", tal como diz o texto<sup>77</sup>. Há uma regra importante a ser observada: "o espírito (mens) deve estar em harmonia com a obra e esta deve estar acima de todas as coisas". Segundo outro texto, a fim de atingir a "compreensão áurea" (aurea apprehensio) devemos manter os olhos do espírito e da alma bem abertos e contemplar e conhecer com a luz interior acesa por Deus na natureza e em nossos corações, desde os primórdios<sup>79</sup>.

O fato de a psique do artista estar intimamente ligada à obra, não só como mediadora, mas também como origem e ponto de partida, torna compreensível a relevância dada à constituição e à atitude mental e psíquica do alquimista. ALPHIDIUS diz o seguinte<sup>80</sup>: "Sabe, não poderás obter esta ciência sem primeiro purificar teu espírito diante de Deus, isto é, até que erradiques toda corrupção de teu coração". Segundo a Aurora Consurgens, a casa do tesouro da sabedoria hermética repousa sobre o fundamento de catorze virtudes principais: saúde, humildade, santidade, castidade, força<sup>81</sup>, vitória, fé, esperança, amor (caritas), bondade (benignitas),

<sup>77.</sup> IOANNES A MEHUNG (JEAN DE MEHUN, nascido entre 1250 e 1280), Demonstratio naturae em: Mus. herm. "... liberi vacuique animi" (p. 157).

<sup>78.</sup> THOMA NORTONUS ANGLUS, Tractatus chymicus, cap. VI, em: Mus. herm. "Nam mens ejus cum opere consentiat..." (p. 519).

<sup>79.</sup> Aquarium sapientum em: Mus. herm., p. 107.

<sup>80.</sup> Aurora I, cap. X, quinta parábola, p. 90 e 92: De domo thesauraria: "Et Alphidius: Scito, quod hanc scientiam habere non poteris, nisi mentem tuam Deo purifices, hoc est in corde omnem corruptionem deleas".

<sup>81.</sup> O texto diz: "... virtus, de qua dicitur, virtus ornat animam, et Hermes, et recipit virtutem superiorum et inferiorum Planetarum, et sua virtute penetrat omnem rem solidam..." [A força da qual se diz: a virtude é o ornamento da alma e Hermes: e ela recebe a força dos planetas superiores e inferiores, e com esta força ela penetra todas as coisas sólidas] (Op. cit. p. 190); compare-se com RUSKA (ed.), Tabula smaragdina (p. 2): "... et recipit vim superiorum et inferiorum".

paciência, moderação, atitude ou compreensão espiritual<sup>82</sup> e obediência.

O pseudo-Tomás do tratado que citamos menciona esta frase: "Expurgai as pavorosas trevas do nosso espírito" a dá como exemplo SENIOR, o velho alquimista, falando a respeito da "nigredo" e da "dealbatio" (alvejamento) 4. Deste modo, as "trevas do nosso espírito" coincidem indubitavelmente com a "nigredo" ou "negrume" (figs. 34, 48, 115 e 137); o autor sente ou vivencia deste modo o estágio inicial do processo alquímico como algo idêntico à sua própria condição psicológica.

GEBER, outra autoridade antiga, também testemunha neste sentido. Segundo o Rosarium, em seu livro Liber perfecti magisterii S, GEBER requer do artifex (artista) as seguintes qualidades psicológicas e caracterológicas: ele deve ter o espírito extremamente sutil e dispor de conhecimentos suficientes acerca dos metais e dos minerais. Assim pois não pode ser grosseiro de espírito ou rígido, nem pode ser voraz ou cobiçoso, indeciso e inconstante. Não deve ser apressado ou presunçoso. Pelo contrário, deve ter firme propósito, longanimidade, perseverança, paciência, docilidade e moderação.

O autor do Rosarium afirma que quem desejar ser iniciado nesta 385 arte e sabedoria não deve ser arrogante e sim piedoso, correto, profundamente compreensivo, humano, de semblante alegre e temperamento feliz. "Meu filho – prossegue ele – antes de mais nada eu te exorto ao temor de Deus, que sabe a espécie de homem que és, e onde está o auxílio para todo e qualquer solitário 86."

- 82. O texto é esclarecido através de Ef 4,23s: "... renovamini [autem] spiritu mentis vestrae, et induite novum hominem..." [renovai-vos, pois, no espírito de vossa mente, e revesti-vos do homem novo...] e acrescenta "hoc est intellectum subtilem" [e isto é uma inteligência sutil].
- 83. Op. cit., I, cap. IX, quarta parábola (p. 76): "... de corpore, de quo canitur: Horridas nostrae mentis purge tenebras".
- 84. Op. cit.: "Senior: et facit omne nigrum album..." [e ele branqueia tudo que é negro].
- 85. Segundo o Rosarium em: Art. aurif. II, p. 228. O texto da Summa perfectionis é muito mais detalhado. Ocupa todo o capítulo V do liber I sob o título "De impedimentis ex parte animae artificis" [Dos obstáculos provenientes da alma do artifex]. Ver DARMSTAEDTER, Die Alchemie des Geber, p. 20s.
- 86. Rosarium em: Art. aurif. II, p. 227: "Deum timere, in quo dispositionis tuae visus est, et adiuvatio cuiuslibet sequestrati." A citação provém do Tractatus aureus (também intitulado Septem tractatus seu capitula Hermetis Trismegisti, aurei: isto na primeira edição? em: Ars chem.) Mas lá a passagem soa (no início do cap. 2, p. 14): "Fili mi, ante omnia moneo te Deum timere, in quo est nisus tuae dispositionis et adunatio cuiuslibet sequestrati." [Meu filho, exorto-te antes de mais nada a temer Deus

A introdução à Arte, dada por MORIENUS a CALID<sup>87</sup>, é particularmente instrutiva:

386

"Esta coisa que há tanto tempo procuras não pode ser conquistada ou realizada à força ou com paixão. Ela só é conquistada pela paciência e humildade e através do amor decidido e perfeito. É que Deus concede esta ciência divina e pura a seus fiéis servidores, àqueles a quem Ele decidiu concedê-la desde o estado primordial das coisas... 88," (Seguem-se algumas observações a respeito da transmissão da Arte aos alunos.) "Eles (os eleitos) também não conseguiram reter coisa alguma a não ser pela força concedida por Deus, nem podiam dirigir suas mentes a não ser para a meta 89, que Deus lhes havia fixado. E isto porque Deus encarrega dentre os seus servidores aqueles que escolheu para esta intenção (fig. 136) no sentido de procurarem essa ciência divina, oculta aos homens, e de preservá-la em si mesmos. Ela é a ciência que afasta seu possuidor (aquele que a pratica) das misérias deste mundo, conduzindo-o ao conhecimento dos bens futuros."

"Quando o rei perguntou a MORIENUS por que preferia viver nas montanhas e nos desertos e não nos mosteiros, ele respondeu: Não duvido que encontre mais tranqüilidade nos mosteiros e comunidades e trabalho mais árduo nos desertos e montanhas; mas ninguém colhe aquilo que não semeia... O caminho que conduz à paz é extremamente estreito e ninguém o encontra a não ser pelo sofrimento da alma <sup>90</sup>."

Ao ler esta última frase não devemos esquecer que MORIENUS não fala para a edificação geral, mas que se refere à Arte divina e sua obra. MICHAEL MAIER exprime algo semelhante ao dizer: "Na química há uma certa substância nobre (lapis): em seu começo reina

em quem está a força da tua disposição e a aliança como todo e qualquer solitário]. Sobre a modificação da citação de HERMES no Rosarium, compare com parágr. 140, nota 18 [deste volume].

<sup>87.</sup> Morieni Romani quondam eremitae Hierosolymitani, De re metallica, etc. compare-se com REITZENSTEIN, Alchemistische Lehrschriften und Märchen bei den Arabern. MORIENUS (Morienes ou Marianus) deve ter sido o mestre do príncipe omíada KHALID IBN JAZID IBN MU'AWIJAH (635-704). Compare-se com VON LIPPMANN, Entstehung und Ausbreitung der Alchemie, p. 357. A passagem também se epcontra em: Morieni Romani eremitae Hierosolymitani sermo em: Art. aurif. II, p. 22s.

<sup>88. &</sup>quot;Quibus eam a primaeva rerum natura conferre disposuit" (p. 22).

<sup>89. &</sup>quot;... animos suos etiam ipsi regere non possunt diutius nisi usque ad terminum" etc. (p. 23).

<sup>90.</sup> Op. cit., p. 18: "... nisi per animae afflictionem".

a aflição com o vinagre, mas em seu fim reina a felicidade com alegria; assim supus que o mesmo aconteceria comigo: que primeiro sofreria dificuldades, tristeza e desgosto, mas que finalmente todas as coisas se tornariam mais alegres e mais fáceis 91."



Fig. 136. Deus ilumina o artifex. BARCHUSEN, Elementa chemicae (1718)

O mesmo autor também confirma que "a química estimula o artifex a meditar nos bens celestes" e que o iniciado por Deus nesses mistérios "rejeita todas as preocupações insignificantes tais como o comer e o vestir, sentindo-se como se tivesse renascido".

A dificuldade e a aflição encontradas no início da obra coincidem 389 outra vez com a "nigredo", tal como "as pavorosas trevas do nosso espírito" mencionadas na Aurora consurgens; e estas, por sua vez, devem ser o mesmo que a "afflictio animae", o sofrimento da alma mencionado por MORIENUS. O termo "amor perfectissimus" com o

<sup>91.</sup> Symbola, p. 568.

<sup>92.</sup> Op. cit., p. 144.

<sup>93.</sup> Op. cit., p. 143.

qual ele caracteriza a atitude do adepto exprime uma devoção extrema para com a obra. Se essa "seria meditatio" (séria meditação) não for apenas mero palavrório – suposição esta que não temos razão alguma para levantar – então podemos imaginar que os antigos adeptos se dedicavam à obra com uma concentração incomum e com um verdadeiro fervor religioso (v. o texto abaixo). Uma tal devoção propicia a projeção de valores e de significados no objeto de investigação apaixonada, preenchendo-o de formas e figuras cuja origem primeira está no inconsciente do pesquisador.

## C. MEDITAÇÃO E IMAGINAÇÃO

390

A idéia que expusemos coincide com o modo singular e extraordinário designado pelos alquimistas com os termos de "meditatio" e "imaginatio". O Lexicon Alchemiae (Dicionário de Alquimia) de RULAND, datado de 1612, define a "meditatio" nos seguintes termos: "A palayra 'meditatio' é usada quando ocorre um diálogo interior com alguém invisível que tanto pode ser Deus, quando invocado, como a própria pessoa ou seu anjo benigno" (fig. 137). Este "diálogo interior" é familiar ao psicólogo – por constituir uma parte essencial da técnica do diálogo com o inconsciente<sup>95</sup>. A definição de RULAND prova sem dúvida alguma que os alquimistas. ao falarem em "meditari", não se referem a uma simples reflexão. mas a um diálogo interior e portanto a uma relação viva com a voz do "outro" em nós que responde, isto é, com o inconsciente. O conceito de meditação no "dictum" (dito) hermético: "E como todas as coisas vêm do Uno, através da meditação do Uno" deve ser entendido na acepção alquímica de um diálogo criativo mediante o qual as coisas passam de um estado potencial inconsciente para um estado manifesto. Assim pois lê-se num tratado de PHILALETHES<sup>96</sup>: "O maravilhoso é que a nossa pedra, apesar de já ser perfeita e capaz de transmitir a tintura perfeita, humilha-se de novo voluntariamente e medita uma nova volatilidade, sem nenhuma manipulação<sup>97</sup>." Veremos logo o que se entende por volatilidade meditada, quando

<sup>94. &</sup>quot;Meditario <cf. v.> dicitur, quoties cum aliquo alio colloquium habetur internum, qui tamen non videtur. Ut cum Deo ipsum invocando, vel cum seipso, vel proprio angelo bono" (p. 327). Esta concepção corresponde de certa forma ao "colloquium" nos exercícios de INÁCIO DE LOYOLA. Todos os autores são unânimes em enfatizar a importância da meditação.

<sup>95.</sup> Remeto a minha exposição em: O Eu e o Inconsciente [parágr. 341s].

<sup>96.</sup> Introitus apertus em: Mus. herm., p. 693.

<sup>97. &</sup>quot;... novamque volatilitatem citra ullam manuum impositionem meditabitur".



Fig. 137. Alquimista meditando no estado da "nigredo", no início do opus. JAMSTHALER, Viatorium spagyricum (1625)

ele diz: "Ela (a pedra) liquefar-se-á voluntariamente... e a uma ordem de Deus será dotada de espírito, o qual erguerá vôo, levando consigo a pedra "Meditar" significa portanto que através de um diálogo com Deus haverá mais espírito fluindo para a pedra; isto quer dizer que esta se espiritualiza, volatiliza e se sublima cada vez mais (fig. 178). KHUNRATH escreve mais ou menos o mesmo:

"Assim pois estuda/ medita/ sua/ trabalha, cozinha... abrir-se-á então para ti uma torrente salutar, a qual nasce do coração do filho do grande mundo", uma água "que nos é dada pelo próprio filho do grande mundo e que jorra de seu corpo e coração, tornando-se uma verdadeira Aqua Vitae natural... 99"

<sup>98.</sup> Compare-se com a lenda maometana do rochedo na mesquita de Omar (Jerusalém), que queria acompanhar Maomé em sua ascensão ao céu.

<sup>99.</sup> Hyleal. Chaos, p. 274.



Fig. 138. O espírito mercurial da "prima materia" sob a forma da salamandra "deleitando-se" no fogo.

MAIER, Scrutinium chymicum (1687)

Da mesma forma, a "meditatio caelestium bonorum" (meditação dos bens celestes) acima mencionada deve ser entendida no sentido de uma relação dialética e viva com certas dominantes do inconsciente. No tratado de um alquimista francês 100 do século XVII/XVII

100. Extraio este texto de um manuscrito intitulado Figurarum aegyptiorum secretarum... Incipit: "Ab omni aevo aegyptiorum sacerdotes" [p. 1]. Colophon: "laus jesu in saecula" [p. 46] (fol. 47, pergaminho, séc. XVII; que está em minha posse). [Os egípcios sempre tiveram sacerdotes] Colofão [A glória de Jesus por todos os séculos]. As figuras deste manuscrito são idênticas às encontradas no ms. n. 973 (séc. XVIII) Bibl. de l'Arsenal, Paris. Elas provém da Pratique de NICOLAS FLAMEL (1330 a 1417), ms. francês n. 14765/2 (séc. XVIII) da Bibl. Nationale, Paris. A origem do texto latino do meu manuscrito ainda é desconhecida (ver figs. 23, 148, 157 e 164).

encontramos uma excelente confirmação disto. Diz ele textualmente:

"Quantas vezes os vi (os sacerdotes Aegyptiorum) tomados de alegria por causa de minha compreensão e me beijavam com afeto pois aprendia facilmente as ambigüidades de um ensinamento paradoxal. Quantas vezes eles se comoviam, tocados por minhas belas descobertas sobre as figuras das complexas sabedorias antígas, e mostravam a meus olhos e dedos o vaso hermético, a salamandra (fig. 138; v. tb. as figs. 129 e 130), a lua cheia e o sol nascente."



Fig. 139. Hermes, fazendo aparecer magicamente a alma alada do interior de uma uma funerária. Lekythos funerário ático

Embora esta história não seja uma confissão, mas uma descrição da idade de ouro da alquimia, ela mostra como a estrutura psicológica do "opus" era concebida pelo alquimista. O que constituía o segredo propriamente dito era a relação frente aos poderes invisíveis da alma. Os antigos mestres gostavam de recorrer à forma alegórica para exprimir este segredo. A Visio Arislei 101 é um dos monumentos

101. Art. aurif. I, p. 146s. Compare-se com RUSKA, tradução na Festschrift de STICKER Historische Studien und Skizzen zur Natur- und Heilwissenschaft, p. 22s. Mais antigas ainda são as séries de visões de ZÓZIMO em  $\pi \varepsilon \rho i \stackrel{.}{\alpha} \rho \varepsilon \tau \dot{\eta} s$  [A virtude]

mais antigos do gênero, exercendo uma influência considerável sobre a literatura alquímica posterior. Ela é, por todas as suas características, parente próxima das séries de visões conhecidas na psicologia do inconsciente (ver abaixo).

Há pouco mencionei que os conceitos de "imaginatio" e de "meditatio" têm um significado especial no "opus" alquímico. Já travamos conhecimento com a notável passagem do Rosarium que nos ensina como a obra deve ser executada com a verdadeira "imaginatio". Do mesmo modo, aprendemos através de outra citação como a árvore filosofal cresce mediante a contemplação (figs. 121 e 135). O dicionário de RULAND (Lexicon Alchemiae) ajuda-nos ã compreender o que o alquimista entende por "imaginatio".

394

Diz RULAND: "A imaginação é o astro no homem 102, o corpo celeste ou supraceleste." Esta definição surpreendente dá um enfoque particular aos processos da imaginação ligados ao "opus": não devemos de forma alguma encará-los como fantasmas insubstanciais a modo de imagens da fantasia, mas como algo corpóreo dotado de um "corpus" sutil (fig. 139) de natureza semi-espiritual. Em uma época na qual não havia uma psicologia empírica da alma era fatal que reinasse um tal concretismo: tudo o que era inconsciente se projetava na matéria, isto é, vinha de fora ao encontro do ser humano. Tratava-se de certa forma de um ser híbrido, meio espiritual, meio físico, concretização que não raro encontramos na psicologia dos primitivos. Assim sendo, a "imaginatio" ou ato de imaginar também é uma atividade física que pode ser encaixada no ciclo das mutações materiais; pode ser causa das mesmas ou então pode ser por elas causada. Deste modo, o alquimista estava numa relação não só com o inconsciente, mas diretamente com a matéria que ele esperava transformar mediante a imaginação. A curiosa expressão "astrum" (astro) é um termo de PARACELSO, significando neste contexto algo de semelhante à "Quintessência" <sup>103</sup>. A "imaginatio" é pois um extrato concentrado das forças vivas do corpo e da alma. Compreende-se assim a exigência de que o artista tenha uma constituição física sadia, uma vez que trabalha com sua

<sup>(</sup>BERTHELOT, Alch. grecs, III, I, 1s) bem como a de KRATES (BERTHELOT, Chimie au moyen âge III, p. 44s).

<sup>102. &</sup>quot;... astrum in homine, coeleste sive supracoeleste corpus". RULAND segue PARACELSO neste ponto. Remeto, portanto, aos meus Estudos Alquímicos [parágr. 173].

<sup>103.</sup> RULAND, op. cit., cf. v. "astrum": "virtus et potentia rerum, ex praeparationibus acquisita" [Astro: virtude e força das coisas adquiridas graças à preparação]; daí também: "extractum" ou "quinta essentia".

quintessência e através dela: daí ser essa condição indispensável ao seu trabalho. Devido à mistura do físico e do psíquico não se pode dizer ao certo se as transformações decisivas no processo alquímico devem ser procuradas no âmbito material ou no espiritual. Na realidade, esta questão está mal formulada. Naquela época não havia a alternativa ou/ou, mas um reino intermediário entre a matéria e a mente, isto é, um domínio anímico de corpos sutis 104, cuja característica era manifestar-se tanto sob a forma espiritual. como material. Só esta maneira de ver pode transpor o absurdo da linha do pensamento alquímico para a esfera do inteligível. Obviamente. a existência desse reino intermediário cessa no momento em que se busca examinar a matéria em si mesma, independentemente de qualquer projeção; o reino intermediário dos corpos sutis permanece na não-existência enquanto acreditamos saber algo de definitivo acerca da matéria e da alma. Mas assim que a física toca numa região "nunca pisada, ou que não deve ser pisada" e simultaneamente a psicologia deve admitir outras formas de existência psíquica além das aquisições da consciência pessoal, isto é, no momento em que esta última (a psicologia) depara com uma escuridão impenetrável. o reino intermediário revive e o físico e o psíquico tornam a fundir-se numa unidade indivisível. Atualmente estamos bem próximos desta virada.

Estas reflexões e outras do mesmo gênero são inevitáveis se quisermos compreender um pouco a estranha terminologia alquímica. Já se tornou obsoleto falar acerca dos "extravios" da alquimia, uma vez que seu aspecto psicológico põe a ciência diante de novos desafios. Na alquimia encontramos problemas bem modernos que no entanto se situam fora da área da química.

O conceito da "imaginatio" é provavelmente uma das chaves mais importantes, senão a mais importante para a compreensão do "opus". O autor anônimo do tratado De sulphure 105 fala da faculdade imaginativa da alma no trecho em que tenta comunicar algo que os antigos teriam omitido, ou seja, a indicação clara acerca do segredo da Arte; diz que a alma ocupa o lugar de Deus (sui locum tenens seu vice Rex est) e habita o espírito da vida que está no sangue; que ela governa a inteligência 106 e esta, o corpo; que a alma opera no corpo (operatur), mas que a maior parte de sua função (operatio) é

<sup>104.</sup> FIGULUS (Rosarium novum, p. 109) diz: "<Anima> é como uma fumaça sutil e imperceptível".

<sup>105.</sup> Mus. herm., p. 601s.

<sup>106. &</sup>quot;Illa gubernat mentem" (op. cit., p. 617).

exercida fora do corpo (podemos acrescentar a modo de explicação: na projeção); que esta característica é divina, pois a sabedoria divina só está contida parcialmente no corpo do mundo; em sua maior parte ela está fora e imagina coisas muito mais elevadas do que o corpo do mundo pode conceber (concipere); essas coisas estão além da natureza e são os próprios mistérios de Deus. A alma é um exemplo disto: ela também imagina muitas coisas profundíssimas fora do corpo, à semelhança de Deus. No entanto, o que a alma imagina acontece apenas na mente<sup>107</sup>, mas o que Deus imagina acontece na realidade. "A alma no entanto tem o poder absoluto e independente de fazer outras coisas (alia facere) além das que o corpo pode entender. Quando ela quer, tem o maior poder sobre o corpo (potestatem in corpus); pois de outra forma, nossa filosofia seria vã... Podes entender coisas maiores porque te abrimos as portas."

## D. ALMA E CORPO

A passagem que acabamos de citar nos fornece idéias preciosas sobre o modo de pensar do alquimista. Nesse texto a alma é evidentemente uma "anima corporalis" (figs. 91 e 208) que mora no sangue. Corresponderia pois ao inconsciente na medida em que este último é compreendido como fenômeno psíquico intermediário entre a consciência-e a função fisiológica do corpo. Na escala tântrica dos chakras 108, esta "anima" localizar-se-ia abaixo do diafragma. Por outro lado, ela é também ministro de Deus, vice-rei e uma analogia do "Deus creator". Há pessoas que sentem a necessidade de colocar um supraconsciente ao lado ou acima do inconsciente ao qual não podem conceber senão como um "subconsciente. Tais hipóteses não preocupam os nossos filósofos; segundo a sua doutrina, toda forma elementar de ser contém dentro de si sua polaridade, isto é, seu oposto. Com isto adiantaram-se à problemática psíquica dos opostos. Nesse contexto o autor diz algo de importante acerca do elemento ar 109:

"O ar é um elemento puro, não alterado, o mais digno de sua espécie, particularmente leve e invisível, mas interiormente pesado, visível e sólido. Nele está incluído (inclusus) o espírito do Altíssimo que se movia sobre as águas antes da criação, segundo o testemunho das Sagradas Escrituras: 'E ele voou nas asas dos ventos'. 110 Neste

```
107. "... exequitur nisi in mente" (op. cit., p. 617).
```

<sup>108.</sup> AVALON, The Serpent Power.

<sup>109.</sup> Mus. herm., p. 612.

<sup>110. &</sup>quot;Et... volavit super pennas ventorum" (Salmo 17,11).

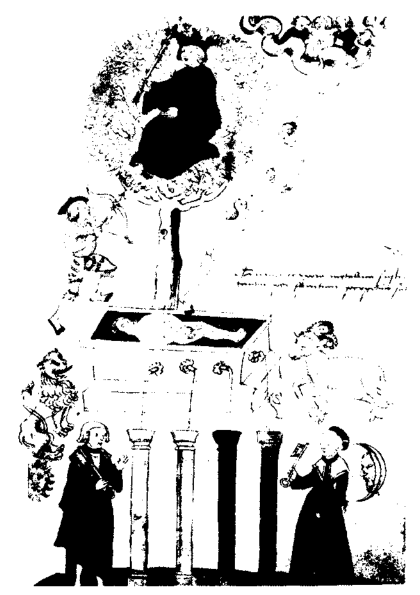


Fig. 140. O artifex com sua "soror mystica", segurando as chaves da obra. Eies .
représentam o sol e a lua.
Tractatus qui dicitur Thomae Aquinatis de alchimia (1520)

elemento estão integradas todas as coisas (integrae) pela imaginação do fogo."

398

399

A fim de podermos compreender tais afirmações temos que livrar-nos de todas as idéias modernas sobre a constituição de um gás, e concebê-las como puramente psicológicas. Trata-se nesse caso da projeção de pares de opostos, tais como leve - pesado, visível invisível, etc. Acontece que a identidade dos opostos é a característica de todo fato psíquico no estado inconsciente. Assim sendo. uma "anima corporalis" é simultaneamente "spiritualis" e o núcleo do ar sólido e pesado é ao mesmo tempo o "spíritus creator" que paira sobre as águas. E do mesmo modo que "as imagens de todacriatura" estão contidas no espírito criador, assim também todas as coisas são imaginadas ou "figuradas" pela "força ígnea" do ar. Por um lado, isto se deve ao fato de o fogo circundar o trono de Deus e dele serem criados os anjos e todos os demais seres viventes. numa sequência e qualidade descendentes, isto é, (todos esses seres) são "imaginados" por infusão da "anima" ígnea no ar da vida 111; por outro lado, certamente também pelo fato de o fogo destruir tudo o que é composto, devolvendo suas imagens ao ar, como fumaça.

Ora, a alma - diz nosso autor - está apenas parcialmente encarcerada no corpo, tal como Deus está apenas parcialmente confinado no corpo do mundo. Se despojarmos tal afirmação de seu caráter metafísico, seu significado é o de que a alma só se identifica parcialmente com a nossa existência empírica consciente; de resto, ela se encontra projetada e também num estado capaz de imaginar ou figurar coisas maiores, inapreensíveis pelo corpo, isto é, que não podem ser trazidas para a realidade. Estas "coisas maiores" (maiora) correspondem às coisas "mais altas" (altiora) da imaginação divina criadora do mundo, as quais, por serem imaginadas por Deus. se tornam imediatamente substanciais, não permanecendo em estado de realidade potencial como os conteúdos do subconsciente. A observação de que a alma, apesar de tudo, tem um poder maior sobre o corpo torna evidente que essa atividade "extra corpus" da alma se refere ao "opus" alquímico; se assim não fosse, a filosofia ou a arte régia nada seriam. "Tu podes ~ diz o autor - conceber (concipere) a coisa maior"; por isso o teu corpo pode torná-la realidade com a ajuda da Arte e "Deo concedente" (se Deus permitir), sendo esta fórmula constante na alquimia.

<sup>111.</sup> P. 615. De forma semelhante, Cristo é "imaginado" em nós (Aquarium sapientum em: Mus. Herm., p. 113): "Deus, antequam Christus filius ejus in nobis formatus imaginatusque fuit, ... nobis potius terribilis Deus" [Antes de Cristo, seu filho, ter sido formado e imaginado em nós, ... Deus era mais terrível para nós].

400

A "imaginatio", tal como a entendiam os alquimistas, é na verdade uma chave que abre a porta para o segredo do "opus" (fig. 140): Sabemos agora que se trata de representar e realizar a "coisa maior" que a "anima", como ministro de Deus, imagina criativamente e "extra naturam". Em linguagem mais moderna dir-se-ia que se trata de uma concretização de conteúdos do inconsciente que são "extra naturam"; não pertencendo ao nosso mundo empírico, são um a priori de caráter arquetípico. O lugar ou o meio desta realização não é nem a matéria, nem o espírito, mas aquele reino intermediário da realidade sutil que só pode ser expresso adequadamente através do símbolo. O símbolo não é nem abstrato nem concreto, nem racional nem irracional, nem real nem irreal. É sempre as duas coisas: "non vulgi", a nobre questão daquele que foi segregado ("cuiuslibet sequestrati"), daquele que foi escolhido e predestinado por Deus desde as origens.



Fig. 141. O artifex com o livro e o altar; no fundo um campo de trigo como alegoria do "opus" e a "coniunctio" de Sol e Lua, promovendo a vida. KELLEY, Tractatus duo de Lapide philosophorum (1676)

112. Todos os "nossos segredos" teriam nascido de uma "imagem" (imago), diz RIPLAEUS (Opera, p. 9).

Numa "explicatio locorum signatorum" (explicação de figuras marcadas por letras), LIBAVIUS dá a "explicação" seguinte da fig. 142:

- A Pedestal ou base como imagem da Terra.
- B Dois gigantes ou Atlas ajoelhados sobre a base, segurando uma esfera do lado direito e do lado esquerdo, apoiando-a com as mãos.
- C Dragão de quatro cabeças, cujo hálito cria a esfera: os quatro graus do fogo; da primeira boca parece sair ar, da segunda, uma fumaça sutil, da terceira, fumaça e fogo e da quarta, fogo puro.
- D Mercurius segura com corrente de prata dois animais deitados.
- E O leão verde.
- F Dragão de uma cabeça. E e F significam a mesma coisa, a saber, o líquido mercurial, que é a "materia prima" da pedra.
- G Águia de prata tricéfala; duas das cabeças pendem, murchas, e a terceira cospe dentro do mar (designado pela letra H).
- J Imagem do vento, exalando o sopro do espírito (spiritus) sobre o mar.
- K Imagem do leão vermelho de cujo peito jorra sangue vermelho no mar abaixo, pois este deve ser tingido como se fosse uma mistura de prata e ouro, ou de branco e vermelho. A imagem é relacionada com corpo, alma e espírito por aqueles que desde o começo procuram três (princípios), ou então com o sangue do leão e a goma da águia. Por aceitarem três (princípios) eles têm um duplo Mercurius. Aqueles que aceitam dois (princípios), têm apenas um (Mercurius), que provém de um cristal ou metal imaturo dos filósofos.
- L Rio de água negra, como no caos, representando a "putrefactio" (putrefação), da qual se eleva uma montanha que é negra embaixo e branca no topo, de modo a fazer fluir de seu cume uma fonte de prata. É a imagem da primeira dissolução e coagulação, e da segunda dissolução.
- M A montanha mencionada.
- NN As cabeças dos corvos negros que emergem do mar e olham.
- O Chuva de prata, caindo das nuvens sobre o cume da montanha, o que às vezes designa a nutrição e a ablução do Lato pelo Azoch e às vezes, a segunda dissolução através da qual o elemento ar é separado da terra e da água (a terra é uma forma da montanha; a água, o líquido do mar anteriormente mencionado).

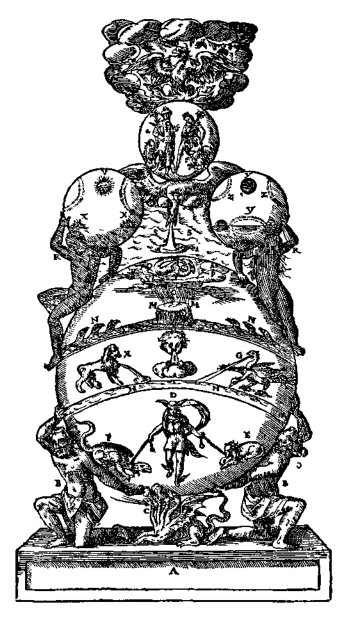


Fig. 142. Representação da seqüência das etapas do processo alquímico. LiBAVIUS, *Alchymia* (1606)

- PP As nuvens das quais (jorram) o orvalho ou a chuva e o líquido nutritivo.
- Q Visão do céu onde um dragão deitado de costas devora sua própria cauda. Trata-se de uma imagem da segunda coagulação.
- RR Um homem e uma mulher da Etiópia sustentando duas esferas laterais mais elevadas. Eles estão sentados sobre a esfera maior e significam o negrume da segunda operação, na segunda putrefação.
- S Mar de prata pura indicando o líquido mercurial, mediador da união das tinturas.
- T Um cisne nadando no mar; seu bico está cuspindo um líquido leitoso. Este cisne é o elixir branco, o calcáreo branco, o arsênico dos filósofos, comum aos dois fermentos. Com as costas e as asas ele suporta a esfera superior.
- V Eclipse do sol.
- XX O sol, mergulhando no mar, isto é, na água mercurial. Nesta também deve derramar-se o elixir, que causa o verdadeiro eclipse do sol. De cada lado, um arco-íris sugere a "cauda do pavão" que aparece na coagulação.
- YY Eclipse da lua, tendo também de cada lado um arco-íris e outro na parte inferior do mar, no qual a lua deve mergulhar (cada vez). É a imagem da fermentação branca. Os dois mares porém devem ser bem escuros.
- Z A lua deslizando em direção ao mar.
- a A rainha coroada com coroa de prata acariciando uma águia branca ou prateada que está a seu lado.
- b O rei vestido de púrpura, com uma coroa de ouro, tendo a seu lado um leão de ouro. A rainha tem numa das mãos um lírio branco e o rei, um lírio vermelho.
- c Uma fênix sobre a esfera, pegando fogo; de suas cinzas muitos pássaros de prata e de ouro levantam vôo. É o sinal da multiplicação e da aumentação.



### 3. A obra

#### A. O MÉTODO

A base da alquimia é a obra (opus). Esta consta de uma parte prática, a "operatio" (operação) propriamente dita, que podemos conceber como um experimento com corpos químicos. A meu ver é completamente inútil pretender pôr uma ordem no caos infindável das matérias manipuladas e dos procedimentos. É raro poder formar uma idéia mesmo aproximada das matérias e dos métodos utilizados e dos resultados obtidos. Via de regra, os nomes das substâncias que podem ter qualquer significado deixam o leitor na mais profunda obscuridade: trata-se das substâncias mais usadas tais como o mercúrio, o sal e o enxofre, cujo significado alquímico pertence ao segredo da Arte. Não devemos contudo imaginar que os alquímistas sempre se tenham compreendido entre si. Eles mesmos queixam-se da obscuridade dos textos e ocasionalmente também confessam que



Fig. 143. Alquimistas operando. Mutus liber (1702)

não compreendem seus próprios símbolos e figuras simbólicas. Assim por exemplo o sábio MICHAEL MAIER censura GEBER — autoridade clássica — de ser o mais obscuro de todos, afirmando que seria preciso um Édipo para decifrar o enigma da "Gebrina Sphinx". BERNARDUS TREVISANUS, outro alquimista famoso, acusa GEBER de obscurantista, comparando-o a um Proteu que promete a fruta e dá cascas<sup>1</sup>.

O alquimista tem a consciência de escrever obscuramente. Admite que se exprime de propósito de um modo velado, mas ao que eu saiba em parte alguma declara que poderia escrever de outro modo. Transforma sua falta em virtude, afirmando ser obrigado a ocultar a verdade por um motivo ou outro, e que a torna tão clara quanto possível, embora sem dizer em voz alta o que é a "prima materia" ou o lapis (pedra).

A obscuridade profunda que encobre os procedimentos químicos provém do fato de o alquímista interessar-se por um lado pelo aspecto químico de seu trabalho e por outro pela descoberta de uma nomenclatura que utiliza para designar as transformações anímicas que realmente o fascinam. Todo alquimista autêntico constrói por assim dizer um sistema de pensamentos de vigência mais ou menos individual, que consta dos "dicta" dos filósofos e de uma combinação de analogias com idéias alquímicas básicas, as quais provêm de todos os cantos do mundo. Há tratados cujo objetivo é praticamente o de fornecer ao artista material analógico<sup>2</sup>. O método da alquimia, do ponto de vista psicológico, é o da amplificação ilimitada. A "amplificatio" é recomendada sempre que se trate de uma vivência obscura, cuja vaga insinuação deva ser multiplicada e ampliada através de um contexto psicológico a fim de tornar-se compreensível. Por isso na psicologia complexa aplicamos a "amplificatio" na interpretação dos sonhos. O sonho é uma insinuação demasiado vaga para o entendimento, devendo portanto ser enriquecido com o material associativo e analógico e reforçado até tornar-se inteligível. Essa "amplificatio" constituí a segunda parte do "opus", sendo concebida como "theoria" pelo alquimista<sup>3</sup>. Originariamente a teoria é "filosofia hermética",

403

<sup>1.</sup> MAIER, Symbola, p. 202. Compare-se também com MAIER, Scrutinium, p. 33: "... sunt enim plerique libri adeo obscure scripti, ut a solis authoribus suis percipiantur".

<sup>2.</sup> P. ex. Aurora II, em: Art. aurif. I, p. 189s.

<sup>3.</sup> P. ex. Introitus apertus em: Mus. herm., p. 660: "Sunt enim in principiis nostris multae heterogenae superfluitates, quae in puritatem nunquam (ad opus nostrum) reduci possunt, eapropter penitus expurgare illas expedit, quod factu impossibile erit absque arcanorum nostrorum theoria, qua medium docemus, quo cum ex meretricis



Fig. 144. À esquerda: três artistas na biblioteca. À direita: o artista, ou melhor, seu auxiliar trabalhando no laboratório. MAIER, Tripus aureus (1677)

ampliada desde o início pela assimilação de idéias dogmáticas cristãs. Na alquimia ocidental dos primórdios, os fragmentos herméticos eram transmitidos em sua maioria pelos originais árabes. Um contato direto com o Corpus hermeticum só foi estabelecido na segunda metade do séc. XV, quando o manuscrito grego do Corpus hermeticum chegou da Macedônia à Itália, traduzido para o latim por MARSILIUS FICINUS.

A vinheta do título do Tripus aureus de 1677 (fig. 144) ilustra 404 graficamente o duplo aspecto da alquimia. A vinheta se divide em

menstruo excernatur Diadema Regale." [Em nossa matéria inicial existem muitas coisas heterogêneas supérfluas que nunca podem ser reduzidas (para a nossa Obra) ao estado de pureza; convém, pois, expurgá-las completamente, o que de fato é impossível sem a teoria de nossos arcanos (segredos primordiais), através da qual ensinamos os meios de extrair o Diadema Régio do mênstruo da meretriz]. O Rosarium philosophorum, enquanto secunda pars alchimiae, é uma dessas "theoria", no sentido verdadeiro de "visio" (espetáculo, p. ex. assistir a cenas de teatro etc.). Compare-se com a "Theorica" de PARACELSO em [JUNG]: Estudos Alquímicos (Paracelso o médico) [рага́ят, 41].



Fig. 145. Laboratório e oratório. KHUNRATH, Amphitheatrum sapientiae aeternae (1604)

duas partes<sup>4</sup>: à díreita, o laboratório, onde um homem vestindo apenas um calção curto mexe com o fogo; à esquerda, vê-se uma biblioteca onde um abade (CREMER<sup>5</sup>), um monge (BASILIUS

Encontramos uma ilustração semelhante em KHUNRATH, Amphitheatrum, Tab. III (fig. 145).

<sup>5.</sup> JOHN CREMER, Abade de Westminster, viveu no início do séc. XIV. Seu escrito Testamentum foi reproduzido no Mus. herm., p. 533s.



Fig. 146. Mercurius como "símbolo unificador". VALENTINUS, *Duodecim claves* (1678)

VALENTINUS<sup>6</sup>) e um leigo (THOMAS NORTON<sup>7</sup>) trocam idéias. No centro há um tripé sobre o forno, com o alambique dentro do qual aparece o dragão alado. O dragão simboliza a vivência, a visão do alquimista trabalhando no laboratório e "teorizando." O dragão

- 6. Personagem lendário ou fictício.
- 7. Autor presumido do famoso Ordinall of Alchimy no Theatrum chemicum Britannicum de ELIAS ASHMOLE. No que diz respeito a sua personalidade, veja NIERENSTEIN AND CHAPMAN, Inquiry into the Authorship of the Ordinall of Alchimy.
- 8. Podemos ter uma idéia de visões como estas, através da do pai de BENVENUTO CELLINI, assim descrita por este em sua autobiografia: "Quando eu tinha cinco anos de idade aproximadamente, meu pai estava numa edícula abobadada de nossa casa, onde haviam lavado roupa, e portanto havia restos de brasa de carvalho; ele tinha um violino nas mãos e cantava e tocava perto do fogo, pois fazia muito frio. De repente, olhando para a brasa, ele viu um animalzinho como uma lagartixa deleitando-se no meio das chamas. Percebeu imediatamente do que se tratava e mandou chamar-me a mim e a minha irmã, mostrou-nos o bícho e deu-me um violento tapa na cara. Quando abri um berreiro, tentou acalmar-me afetuosamente, dizendo: Filho querido! não te bato por teres cometido algo de errado, mas sim, para que te lembres desta lagartixa que estás vendo no fogo. É uma salamandra < Fig. 138>, que, pelo que eu saiba, ainda ninguém viu. Dizendo isso, beijou-me e deu-me uns tostões" (GOETHE, Werke XXXIV, p. 20).

como tal é um monstro, ou seja, um símbolo combinando o princípio ctônico da serpente com o princípio aéreo do pássaro. É uma variante do Mercurius, segundo RULAND<sup>9</sup>. Mercurius porém é o divino Hermes alado que se manifesta na matéria (fig. 146), deus da revelação, senhor do pensamento e psicopompo por excelência. O metal líquido do "argentum vivum", do mercúrio, era a substância maravilhosa que exprimia com perfeição a natureza do  $\sigma ri\lambda \beta \omega v$ , daquilo que brilha e vivifica interiormente. Quando o alquimista fala



Fig. 147. Uróboro. Codex Marcianus (Veneza, séc. XI)

do Mercurius, está se referindo exteriormente ao mercúrio e interiormente ao espírito criador do mundo oculto ou cativo na matéria. O dragão é talvez o mais antigo dos símbolos figurados da alquimia, atestado por documentos. Ele aparece como οδροβόρο (Uróboro, o devorador da própria cauda), no Codex Marcianus (fig. 147), datado do século X/XI $^{10}$ , com a seguinte legenda: δν τὸ πãν (o uno, o todo) $^{11}$ . Os alquimistas não se cansam de repetir que o "opus" provém de uma só coisa, devendo retornar ao uno $^{12}$ , sendo portanto

- 9. Lexicon alchemiae, cf. v. "draco".
- 10. Compare-se com TAYLOR, A Survey of Greek Alchemy.
- 11. Reproduzido por BERTHELOT, Alch. grecs, Introduction p. 132.
- 12. Rosarium em: Art. aurif. II, p. 206s: "Unius ergo esto voluntatis in opere naturae, nec modo hoc, modo illud attentare praesumas, quia in rerum multitudine ars nostra non perficitur. Quantumcumque enim diversificentur eius nomina, tamen semper una sola res est, et de eadem re..." [Por isso deves concentrar toda a tua vontade na obra da natureza sem pretender experimentar ora isto, ora aquilo, pois a nossa Arte não é levada a cabo na multiplicidade das coisas. Por mais que se diversifiquem os seus nomes, trata-se sempre de uma só e da mesma coisa]. "... unus est lapis, una medicina, unum vas, unum regimen, unaque dispositio." [Uma é a pedra, um o remédio, um o vaso, um o método e uma a atitude.] (op. cit.); REITZENSTEIN, Alchemistische

uma espécie de movimento circular, o do dragão que morde a própria cauda (v. figs. 20, 44, 46 e 47). Por esta razão o "opus" é muitas vezes chamado de "circulare" = de forma singular ou "rota" = roda (v. tb. fig. 80). Mercurius encontra-se no início e no fim da obra. É a "prima materia", o "caput corvi", a "nigredo". Como dragão, devora-se a si mesmo e como dragão morre para ressuscitar sob a forma do lapis. É o jogo de cores da "cauda pavonis" (cauda do pavão) e a separação nos quatro elementos. É o hermafrodita, o ser primordial, o qual se divide, formando o par clássico de irmão-irmã, e se unifica na "coniunctio", a fim de aparecer de novo ao fim sob a forma radiante do "lumen novum" (nova luz), do lapis. É metal e não obstante líquido, matéria e no entanto espírito, frio porém ígneo 13, veneno que é medicamento, um súnbolo unificador de opostos 14 (fig. 148).

#### B. O ESPÍRITO NA MATÉRIA

Todas estas idéias constituem o patrimônio comum 405 antiquíssimo da alquimia. ZÓZIMO, que pertence ao século III, cita em seu trabalho Da arte e da interpretação 15 uma das mais antigas autoridades da alquimia: OSTANES 16, que viveu no limiar da história e já era conhecido por PLÍNIO. A relação de OSTANES com DEMÓCRITO, um dos primeiros escritores alquimistas, poderia ser datada no primeiro século aC 17. OSTANES teria dito o seguinte:

"Vai até as correntezas do Nilo e lá encontrarás uma pedra que tem espírito  $(\pi \nu \epsilon \tilde{\nu} \mu \alpha)$ . Toma-a, divide-a e enfia tua mão dentro dela para

Lehrschriften, p. 71. MORIENUS cita o imperador HERAKLEIOS (610-641): "Hercules... dixit: Hoc autem magisterium ex una primum radice procedit, quae post modum in plures res expanditur, et iterum ad unam revertitur..." [Hércules dizia: Em sua origem, este magistério procede de uma única raiz, para em seguida ramificar-se numa multiplicidade de coisas e de novo retornar ao uno]. (De transmutatione metallorum em: Art. aurif. II, p. 25).

- 13. Rosarium em: Art. aurif. II, p. 210: "Scitote ergo, quod argentum vivum est ignis, corpora comburens magis quam ignis." [Sabei, pois, que o mercúrio é um fogo que queima os corpos mais do que fogo.]
- 14. Compare-se com o significado do símbolo unificador em meu livro Psychologische Typen [parágr. 315s]
  - 15. BERTHELOT, Alch. grecs, III, VI, 5.
- 16. Um texto atribuído a OSTANES encontra-se em BERTHELOT, Chimie au moyen âge III, p. 116s, em sua versão árabe. Um texto grego em: BERTHELOT, Alch. grecs, IV, II.
  - 17. VON LIPPMANN, Entstehung und Ausbreitung der Alchemie, p. 334.



Fig. 148. O Mercurius (caduceut) unindo os pares de opostos no processo. Figurarum aegyptiorum secretarum (séc. XVIII)

extrair-lhe o coração, pois sua alma ( $\psi v \chi \dot{\eta}$ ) reside em seu coração  $^{18}$ » (fig. 149). Há um comentário intercalado que diz o seguinte: "Lá encontrarás aquela pedra que tem um espírito e que se relaciona com a expulsão do mercúrio (ἐξυδραργύρωσιs) $^{19}$ ."

A metáfora enfática usada por NIETZSCHE no Zarathustra: 406 "Para mim uma imagem dorme na pedra", parece dizer o mesmo, mas em uma ordem inversa. Na antigüidade, o mundo da matéria era preenchido pela projeção de um segredo anímico que, desde então, aparecia como o segredo da matéria, assim permanecendo até a decadência da alquimia no século XVIII. A intuição estática de NIETZSCHE porém queria arrancar da pedra o segredo do superhomem, onde ele até então dormia. À semelhança dessa imagem, NIETZSCHE queria criar o super-homem, o qual segundo a linguagem dos antigos poderia ser considerado o homem divino. Os velhos alquimistas, pelo contrário, procuravam a pedra miraculosa que contivesse uma essência pneumática a fim de extrair dela a substância que penetra em todos os corpos (pois ela é o "espírito" que penetrou na pedra), transformando todas as substâncias vis em matéria nobre mediante a tintura. Esta "matéria-espírito" é como o mercúrio que se encontra invisivelmente dentro dos minérios e que deve em primeiro lugar ser expulso a fim de ser recuperado "in substantia". Mas assim que se possui esse mercúrio penetrante (fig. 150) é possível "projetá-lo" em outros corpos, fazendo-os passar do estado imperfeito para o estado perfeito<sup>20</sup>. O estado de imperfeição assemelha-se a um estado de dormência; neste estado os corpos encontram-se como "os acorrentados e adormecidos no Hades"21 (fig. 151). Estes são despertados da morte, pela tintura divina extraída da pedra míraculosa, prenhe do espírito, para uma vida nova e mais bela. É perfeitamente clara aqui a tendência de ver o segredo da transformação anímica na matéria, como também o desejo de utilizá-la como linha diretriz teórica para as transformações químicas.

NIETZSCHE encarregou-se de impedir que confundissem o 407 super-homem com o homem ideal do ponto de vista moral e espiri-

<sup>18.</sup> Compare-se com MAIER, Symbola, p. 19: "... extrahis Deum a cordibus statuarum" [extrais Deus do coração das estátuas] refere-se a RAIMUNDO LULO, Codicillus, cap. 47 [p. 115]. Compare-se também com o "extrahere cogitationem" [extrair a cogitação] mencionado acima [par. 375, nota 66].

<sup>19.</sup> BERTHELOT, Alch. grecs, III, VI, 5.

<sup>20.</sup> Aliás, é curioso notar que os alquimistas tenham escolhido justamente o termo "proiectio" para exprimir a aplicação do mercúrio filosófico a metais vis.

<sup>21.</sup> BERTHELOT, Alch. grecs, IV, XX, 8.

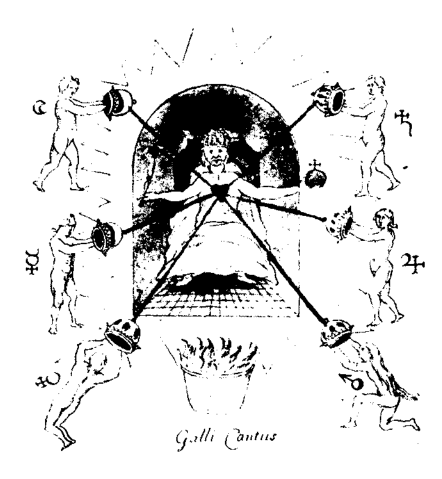


Fig. 149. O rei doente (a "prima materia"), de cujo coração os filhos dos planetas recebem suas coroas.

La sagesse des anciens (séc. XVIII)

tual. Da mesma forma não se declara que a tintura ou a água divina tenha efeitos exclusivamente benéficos de cura e enobrecimento, mas também se ressalta que o preparado é um veneno mortal que penetra os corpos como o próprio πνεῦμα penetra sua pedra. <sup>22</sup>

22. Op. cit., III, VI, 8.



Fig. 150. O Mercúrio penetrante. Speculum veritatis (Vaticano, séc. XVII)

ZÓZIMO é um gnóstico influenciado por HERMES. Em sua carta 408 a Theosebeia ele recomenda-lhe o "Kratēr" (vaso de misturas) como veículo da transformação; aconselha-a que corra para junto de Poimandres a fim de ser batizada no Krater.<sup>23</sup>

O Krater refere-se ao vaso divino de que HERMES fala a Thoth em seu tratado denominado  $\delta \kappa \rho \alpha \eta \rho^{24}$ . Após a criação do mundo, Deus enviou esse vaso à terra como uma espécie de pia batismal após havê-lo enchido de  $vo\tilde{v}s$  (=  $\pi v \varepsilon \tilde{v} \mu \alpha$ ). Deus quis que desse modo os homens desejosos de se libertarem de seu estado natural (imperfeito, adormecido), isto é, da  $\tilde{\alpha}vo\iota\alpha$  (consciência insuficiente, na linguagem moderna) tivessem uma oportunidade de mergulhar no  $vo\tilde{v}s$  (fig. 159) a fim de participarem do estado superior da  $\tilde{\varepsilon}vvo\iota\alpha$  (iluminação, consciência superior). O  $vo\tilde{v}s$  é pois um tipo de  $\beta \alpha \rho \varepsilon \tilde{v}ov$  (corante), isto é, de tintura, a qual enobrece o corpo vil. Sua função equivale rigorosamente à do extrato tintorial da pedra que também era ou é um  $\pi v \varepsilon \tilde{v}\mu \alpha$ , tendo como mercúrio o duplo significado

<sup>23.</sup> Op. cit., III, LI, 8. 24. SCOTT, Hermetica I, p. 149s.



Fig. 151. Os prisioneiros do inferno. IZQUIERDO, Praxis exercitiorum spiritualium P.N. S. Ignatii (1695)



Fig. 152. Acima: Satumo devorando seus filhos, aspergido pela água mercurial (lac virginis, vinum ardens); embaixo: a regeneração no banho.

Tractatus qui dicitur Thomae Aquinatis de alchimia (1520)

"hermético" de psicopompo redentor<sup>25</sup> e de mercúrio (metal) (fig. 152).

410

Fica então suficientemente claro que ZÓZIMO possuía uma espécie de filosofia mística ou gnóstica, cujas idéias centrais ele projetava na matéria. Quando falamos de projeção psicológica temos que nos lembrar sempre, como já dissemos, que a projeção é um fenômeno pré-consciente, atuante apenas enquanto permanece inconsciente. Uma vez que ZÓZIMO está persuadido como todos os demais alquimistas de que sua filosofia não se aplica unicamente à matéria, mas de que nesta ocorrem processos que comprovam o sentido dos pressupostos filosóficos, ele deve ter vivenciado na matéria pelo menos uma identidade entre seus estados psíquicos e o comportamento dela. Em se tratando de uma vivência pré-consciente já se sabe que é inconsciente e assim pois ZÓZIMO, como todos os demais alquimistas, não tem condições de fazer qualquer declaração acerca dessa identidade. Ela simplesmente acontece e não somente serve como ponte, mas atua como ponte que liga os fenômenos anímicos e materiais, tornando-os um só: "o que está dentro também está fora". Um evento inconsciente que escapa ao consciente é figurado de alguma forma e em algum lugar: por exemplo, em sonhos, visões e fantasias. A idéia do pneuma como Filho de Deus que se abisma na matéria <sup>26</sup> e novamente dela se liberta a fim de salvar todas as almas corresponde ao conteúdo inconsciente. projetado na matéria (fig. 153). Este conteúdo é um complexo autônomo segregado da consciência, levando uma vida independente no não-ego psíquico e é imediatamente projetado quando, de alguma forma, se constela, isto é, quando é atraído por analogias externas. A autonomia psíquica do pneuma<sup>27</sup> é atestada pelos

<sup>25.</sup> Trata-se aqui provavelmente de idéias neopitagóricas. A qualidade penetrante da alma-pneuma, que impregna o corpo, é encontrada em AENESIDEMOS (ZELLER, Die Philosophie der Griechen, 3º parte, p. 26). Para ele ἀῆρ (o ar) também é a substância originária, que corresponde ao πνεῦμα (pneuma) dos estóicos (p. 23, nota 2). Hermes, cuja qualidade pneumática (eólica) (fig. 210 e 211) é indicada por suas asas, conduz as almas ao altíssimo, segundo ALEXANDER POLYHISTOR (p. 76); os impuros, porém, são presos no inferno pelas Eríneas, debaixo de ferros inquebráveis (como os imperfeitos "acorrentados no Hades") (fig. 151).

<sup>26.</sup> A idéia cabalística de Deus permeando o mundo sob a forma de centelhas de almas (scintillae) e a idéia gnóstica de σπινθήρ (spinther: centelha) são semelhantes.

<sup>27.</sup> Os conceitos de νοῦς (nous) e πνεῦμα (pneuma) são utilizados de maneira promíscua no sincretismo. O significado mais antigo de pneuma é vento, logo um fenômeno aéreo; daí a equivalência do aer e pneuma (ZELLER, op. cit., 3ª parte, p. 23). Em ANAXÍMENES a substância originária é o aer (ZELLER, op. cit., 1ª parte, p. 713s), ao passo que em ARCHELAUS, discípulo de ANAXÁGORAS, Deus é ἀήρ (aer) e νοῦς (nous). Em ANAXÁGORAS, o criador do mundo é νοῦς (nous), que produz

neopitagóricos; sob o ponto de vista destes, a alma foi tragada pela matéria, restando apenas a inteligência, o vovs. Mas este é exterior ao homem: é seu daimon. Seria difícil encontrar uma formulação melhor para a sua autonomia. Provavelmente é idêntico ao deus Anthropos. Ele aparece junto ao demiurgo, mas é um opositor das esferas planetárias; rompe o círculo das esferas e se inclina para a terra e a água (isto é, está prestes a projetar-se nos elementos). Sua sombra cai sobre a terra, mas sua imagem se reflete na água. incendiando o amor dos elementos. A imagem refletida da beleza divina o embevece de tal modo, que gostaria de habitar dentro dela. No entanto, mai desce, a Physis o envolve num abraço apaixonado. Deste abraco surgem os primeiros sete seres hermafroditas<sup>28</sup>. Estes relacionam-se obviamente com os planetas e portanto com os metais (figs. 154, 155; comparar também com figs. 21 e 79), os quais se originam do Mercurius Hermaphroditus, segundo a concepção alquímica.



Fig. 153. O artifex retira o "homunculus", o "filho dos Filósofos", do vaso hermético.

KELLEY, Tractatus duo de Lapide philosophorum (1676)

um turbilhão no caos, originando a separação do éter e do ar (op. cit., p. 687s). Com referência ao conceito de pneuma no sincretismo, compare-se com LEISEGANG, Der Heilige Geist, p. 26s.

28. SCHULTZ, Dokumente der Gnosis, p. 64; REITZENSTEIN, Poimandres, p. 50. - De acordo com a ótica neopitagórica, o hermafroditismo também é um atributo da divindade. Compare-se com NICOMACO (ZELLER, op. cit., 3ª parte, p. 106).





Fig. 154. O Rei com os seis Planetas, isto é, os metais.

Fig. 155. O Rei renovado (filius philosophorum) venerado pelos seis planetas.

KELLEY, Tractatus duo de Lapide philosophorum (1676)

O fenômeno inconsciente da projeção de um conteúdo autôno-411 mo se expressa em tais reflexões visionárias (o Anthropos vê sua imagem refletida). Estas imagens míticas são portanto semelhantes aos sonhos que nos comunicam não só o fato de ter ocorrido uma projeção, como também aquilo que foi projetado. A coisa projetada, segundo os testemunhos da época, é o daimon divino vovs, o homem-deus, o pneuma, etc. Na medida em que o ponto de vista da psicologia complexa é realista, isto é, fundamentado na hipótese de que os conteúdos psíquicos são existências, os atributos mencionados caracterizam uma parcela inconsciente da personalidade. dotada de uma consciência superior que ultrapassa o humano comum. Empiricamente, tais figuras exprimem sempre "insights" ou qualidades superiores, ainda não conscientes, podendo-se até mesmo perguntar se elas podem ser atribuídas ou não ao ego propriamente dito. Tal problema, que o leigo pode considerar um sofisma, se reveste de um enorme significado na prática. Uma atribuição incorreta pode provocar inflações perigosas, que o leigo só considera sem importância por desconhecer os desastres anímicos e exteriores que podem ser causados por tais inflações.<sup>29</sup>

29. A inflação sendo um estado de extrema vaidade faz com que se suba "demasiadamente alto". Isto pode provocar tonturas ou uma tendência a cair nas escadas, torcer o pé e tropecar em degraus e cadeiras, etc.

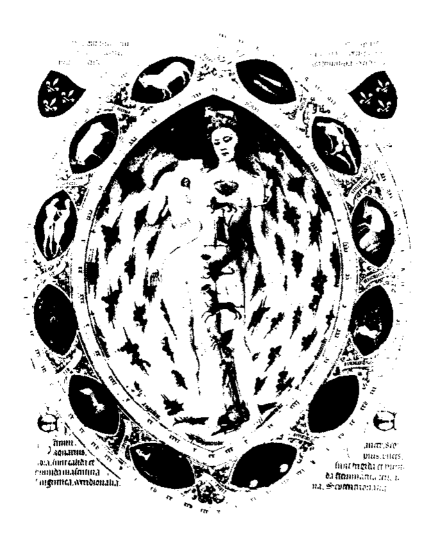


Fig. 156. A díade (Dia e Nolte); representação simbólica da correspondência entre o zodíaco e o homem.

Les très riches heures du Duc de Berry (séc. XV)

- Na realidade, trata-se de um conteúdo que até hoje quase nunca foi atribuído à personalidade humana. Cristo é a única grande exceção. Enquanto υίδι τοῦ ἀνθρώπου (Filho do Homem) e enquanto θεοῦ ὑιδι (Filho de Deus), ele torna real o Homem-Deus; como encarnação do Logos mediada pela concepção pneumática, ele é uma manifestação do νοῦς divino.
- A projeção cristã dá-se no desconhecido do homem, ou no 413 homem desconhecido, que se torna assim o portador do "segredo terrível e inaudito" 30. A projeção pagã, ao invés, vai além do homem e concerne o desconhecido do mundo material, a substância desconhecida, a qual, do mesmo modo que o homem eleito, está plena de Deus. Assim como no cristianismo a divindade se oculta na figura do servo, na "filosofia" ela se oculta na pedra insignificante. Na projeção cristã, o "descensus spiritus sancti" vai só até o corpo vivo do eleito, verdadeiro homem e verdadeiro deus a um só tempo. Na alquimia porém a descida vai até a escuridão da matéria inanimada, cujas regiões inferiores - segundo os neopitagóricos - são regidas pelo mal<sup>31</sup>. O mal e a matéria, juntos, formam a díade (a dualidade) (fig. 156). Esta é de natureza feminina, uma "anima mundi", a physis feminina desejosa do abraço do Uno, da mônada, do bom e do perfeito<sup>32</sup>. A gnose de JUSTINO representa-a como Edem, virgem na parte superior e serpente, na inferior<sup>33</sup> (fig. 157). Vingativa, ela combate o πνεθμα pois o mesmo, infiel, a abandonara sob a forma do demiurgo, a segunda forma de Deus. Ele é "a alma divina presa nos elementos" e nossa tarefa é libertá-la<sup>34</sup>.

## C. A OBRA DA REDENÇÃO

- Todas estas imagens míticas descrevendo um drama da alma humana que se passa além de nossa consciência indicam que o homem é simultaneamente o que deve ser redimido e o redentor. A
  - 30. BERTHELOT, Alch. grecs, IV, XX, 8: τὸ μυστήριον τὸ φρικτὸν καὶ παράδοξον.
    - 31. ZELLER, Op. cit., 3ª parte, 2, p. 152.
    - 32. ZELLER, Op. cit., 3ª parte, 2, p. 98s e 151.
  - 33. HIPÓLITO, Elenchos V, 26, 1. A alquimia aplicou o termo Edem ao Mercurius, que também foi representado como virgem na parte superior e serpente na parte inferior. Daí resultou a Melusina de PARACELSO (compare-se c. [JUNG] Estudos Alquímicos [parágr. 179s]).
  - 34. Veja a salvação e a purificação da ἐν τοῖς στοιχείοις συνδεθεῖσα θεία ψυχή (alma divina aprisionada nos elementos), no tratado de SOPHE (BERTHELOT, Alch. grecs, III, XLII, 1).



Fig. 157. A "anima Mercurii". Figurarum aegyptiorum secretarum (séc. XVIII)

primeira fórmula é cristã e a segunda, alquímica. No primeiro caso, o homem atribui a si mesmo a necessidade de redenção e delega à figura divina autônoma a obra da redenção, o verdadeiro ἀθλον (prova) ou "opus"; no segundo caso, o homem arca com o dever de executar o "opus" da redenção, atribuindo o estado de sofrimento e a conseqüente necessidade de redenção à "anima mundi" presa na matéria 35.

Em ambos os casos a redenção é uma obra (fig. 158). No 415 cristianismo é a vida e a morte do Deus-Homem que, enquanto "sacrificium" único, reconcilia com Deus o homem necessitado de redenção e perdido na matéria. O efeito místico do auto-sacrifício do Deus-Homem se estende em primeiro lugar a todos os homens. mas atua apenas naqueles que se submetem pela fé ou são eleitos pela graca divina; em segundo lugar, de acordo com a concepção paulina, o efeito místico daquele sacrifício se estende, enquanto apocatástase, a todas as criaturas e não apenas ao ser humano. Todas as criaturas, em seu estado de imperfeição, estão à espera de serem redimidas do mesmo modo que o homem natural. Por um fenômeno de "sincronicidade" o homem, como portador de uma alma submersa no mundo (na carne), entra em relação com Deus "in potentia" no momento preciso em que este, como Filho, mergulha em Maria, a "virgo terra", representante da "materia" em sua forma a mais elevada. E "in potentia" ele se redime plenamente no momento preciso em que o Filho eterno de Deus retorna ao Pai, depois de padecer o sacrifício da morte.

A ideologia deste mistério é antecipada nos ciclos dos mitos de Osíris, Orfeu, Dioniso, Hércules e na idéia messiânica dentro da profecia judaica<sup>36</sup>. Tais antecipações remontam aos mitos primitivos dos heróis, nos quais a superação da morte já desempenha um papel

<sup>35.</sup> Na gnose judaica tardia (cabalística), desenvolveu-se uma atitude muito semelhante à da alquimia. Compare-se com a excelente descrição de ERNST GAUGLER, Das Spātjudentum, p. 279s.

<sup>36.</sup> Os pontos principais são: a natureza humano-divina de Osíris, que garante a imortalidade humana, sua natureza cereal (trigo, milho) e seu desmembramento e ressurreição; em Orfeu o domar dos impulsos, o pescador, o bom Pastor, o mestre da sabedoria, a laceração; em Dioniso, a natureza do vinho, o êxtase revelatório, o simbolismo do peixe, o desmembramento e a ressurreição; em Hércules, a submissão a Euristeu e Omphale, o trabalho difícil (sobretudo a libertação da humanidade atormentada pelos males), a cruz formada no espaço pelos trabalhos 7 – 10: sul-norte / leste-oeste, a vertical pelos trabalhos 11 e 12 (cf. alusão paulina em Ef 3,18), sua auto-incineração e sua "sublimatio" até o estado divino.

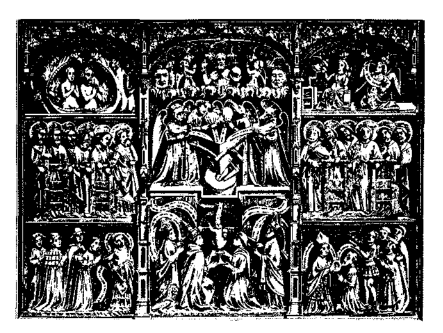


Fig. 158. O "moinho de hóstias". A "Palavra" jogada no moinho pelos quatro evangelistas sob a forma de faixas com dizeres, a fim de reaparecer no cálice, depois do processo de moagem, como o Cristo menino. Representação simbólico-figurativa de Jo 1,14: "A Palavra se fez carne". Altar-mor da Igreja de Tribsees, Pomerânia (séc. XV)

importante<sup>37</sup>. Também merecem menção as projeções sobre Átis e Mitra, mais ou menos da mesma época. A projeção cristã distingue-se de todas estas formas de manifestações do mistério da redenção e da transformação por causa da figura histórica e pessoal de Jesus. Nele, o acontecimento mítico se encarnou, entrando no espaco da história do mundo como fato histórico e místico único

No herói divino a própria divindade se empenha em sua criação 417 incompleta, sofrida e viva; até mesmo assume sua condição de sofrimento, realizando por este ato de sacrifício o "opus magnum", o ἀθλον (prova) da salvação e da vitória sobre a morte. Em relação

37. Compare-se, p. ex., com o mito Maui polinésio (HAMBRUCH [ed.], Südseemarchen, p. 289. Material suplementar em FROBENIUS, Das Zeitalter des Sonnengottes).

319

ao desempenho dessa obra totalmente metafísica, o homem nada pode fazer de fato de decisivo. Só pode erguer os olhos chejos de fé e de confiança no seu Redentor, esforçando-se pela "imitatio" que no entanto jamais chega a ponto de tornar o homem redentor de si mesmo. Uma imitação e reconstituição perfeitas de Cristo no homem de fé deveria levar necessariamente a esta conclusão. É óbvio que isto é impossível. Se ocorresse uma tal assimilação, seria Cristo que se reconstituiria no homem de fé, cuja personalidade ele substituiria. Se a Igreia não existisse teríamos de fato que contentar-nos com esta constatação. A instituição da Igreja representa nada menos do que uma continuação ininterrupta da vida do Cristo e da sua função sacrifical. No "officium divinum" ou, na linguagem dos beneditinos. no "opus divinum", o sacrifício de Cristo, o ato de redenção, é constantemente renovado sem jamais tornar-se outra coisa: é o sacrificio único, levado a cabo pelo próprio Cristo e sempre realizado de novo no tempo e fora do tempo. Este "opus supernaturale" é reproduzido no sacrificio da Missa. Na Consagração o sacerdote concretiza o acontecimento místico; no entanto, o verdadeiro agente é o Cristo que se sacrifica sempre e em toda a parte. Sua morte sacrifical ocorreu no tempo, mas é um acontecimento supratemporal. Segundo a concepção de TOMÁS DE AQUINO, o sacrifício da Missa não é uma verdadeira "immolatio" (imolação) do corpo de Cristo, mas uma imagem representativa da morte sacrifical<sup>36</sup>. Esta concepção seria satisfatória e consequente se não ocorresse a transubstanciação dos elementos oferecidos, do pão e do vinho. Esta oferenda deve ser um sacrificio, um "sacrificium", isto é, um "tornar sagrado". A etimologia da palavra alemã "Opfer" (sacrifício) parece obscura, pois vem de "offerre" (oferecer), ou de "operare" (atuar, operar). Numa terminologia antiga "operari Deo" significava servir a Deus ou oferecer-lhe sacrificios. Mas se "Opfer" é um "opus", é muito mais do que a "oblatio", o ofertar uma oferenda tão modesta como pão e vinho. Deve ser um ato eficaz e às palavras rituais do sacerdote é atribuído um significado causal. As palavras da Consagração (qui pridie quam pateretur... [que na véspera de sua Paixão...]) não devem portanto ser tidas como representativas, mas como "causa efficiens" da transubstanciação. Por isso o jesuíta LESSIUS († 1623) designava as palavras da Consagração como a

<sup>38. &</sup>quot;... celebratio huius sacramenti est imago quaedam repraesentativa passionis Christi, quae est vera eius immolatio". [A celebração deste sacramento representa a imagem da paixão de Cristo, que é sua verdadeira imolação]. (Real-Encyklopādie für prot. Theol. u. Kirche XII, p. 689, 35).

"espada" com a qual o Cordeiro era imolado<sup>39</sup>. A chamada teoria da mactação (imolação) ocupa um lugar importante na literatura da Missa, embora não seja aceita em toda parte em seus abusos muitas vezes chocantes. O rito grego é o mais claro de todos, tal como o descreve o arcebispo NICOLAUS CABASILAS de Tessalônica († em torno de 1363)<sup>40</sup>. Na primeira parte (preparatória) da Missa, o pão e o vinho não são colocados sobre o altar-mor, mas sobre a πρότεσις. que é uma espécie de aparador. Alí o sacerdote corta uma fatia de pão, ato que é acompanhado do texto seguinte: "Ele foi conduzido como um cordeiro ao matadouro." Depois o sacerdote coloca a fatia de pão sobre a mesa, dizendo: "O Cordeiro de Deus é sacrificado." Em seguida marca-se uma cruz no pão e a seu lado se crava uma pequena lança; o texto que acompanha este ritual é o seguinte: "E um dos soldados perfurou seu lado com a lança, deste jorrando água e sangue." A estas palavras mistura-se a água e o vinho no cálice. Segue-se a "oblatio" em procissão solene, o sacerdote levando a oferenda. (Agui o δῶρον representa o dom, o doador, isto é, Cristo como sacrificador e que é também o sacrificado.) O sacerdote repete assim o acontecimento tradicional e, na medida em que o Cristo, no estado sacramental, possui uma "vita corporea actualis"<sup>41</sup>, uma vida corporal real, ocorre também por assim dizer uma destruição física 42

- 39. Esta concepção foi adotada na edição de Beuron do missal (p. X).
- 40. KRAMP, Die Opferanschauungen der römischen Messliturgie, p. 114.
- 41. "... vita corporea actualis sensitiva aut a sensibus pendens" [uma vida corporal efetiva e sensível ou dependente dos sentidos] (Cardeal CIENFUEGOS † 1739 em Real-Encykl., op. cit., p. 696, 45).
- 42. Compare-se com o sacrifício do cordeiro na Vita S. Brendani: "Dixitque sanctus Brendamus fratribus: 'Faciamus hic opus divinum, et sacrificemus Deo agnum immaculatum; quia hodie cena Domini est.' Et ibi manserunt usque in sabbatum sanctum Paschae. Invenerunt eciam ibi multos greges ovium unius coloris, id est albi, ita ut non possent terram videre prae multitudine ovium. Convocatis autem fratribus, vir sanctus dixit eis: 'Accipite quae sunt necessaria ad diem festum de grege.' Illi autem acceperunt unam ovem et cum illam ligassent per cornua, sequebatur quasi domestica, sequens illorum vestigia. At ille: 'Accipite, inquit, unum agnum immaculatum.' Qui cum viri Dei mandata complessent, paraverunt omnia ad opus diei crastini." [E São Brendano dizia aos irmãos: 'Realizemos aqui a obra divina, e sacrifiquemos a Deus um cordeiro imaculado, pois hoje é a ceia do Senhor.' E lá permaneceram até o sábado santo de Páscoa. Lá encontraram também muitos rebanhos de carneiros de uma única cor, ou seja, brancos, e tal era a quantidade de carneiros, que não podiam ver o chão. O santo homem convocou os irmãos e disse-lhes: "Tomai do rebanho o que for necessário para a festa'. Eles porém pegaram um carneiro e depois de o terem amarrado pelos chifres, ele lhes seguiu os rastros, como um animal doméstico. E ele disse: 'Tomai um cordeiro imaculado'. E depois de terem cumprido com a incumbência do homem de Deus, prepararam tudo para o dia seguinte] (p. 12), "Confestim tunc cantaverunt tres psalmos: 'Miserere mei Deus, et Domine refugium, et Deus Deus meus.' Ad tertiam vero alios tres: 'Omnes gentes, Deus in nomine, Dilexi quoniam' cum alleluya. Deinde

(mortificatio) de seu corpo. Isto ocorre pelo efeito das palavras da Consagração pronunciadas pelo sacerdote; através da destruição da oferenda e da "oblatio occisi ad cultum Dei" (a oferta do sacrificado para o serviço de Deus) dá-se a transformação, a transubstanciação. Esta transformação é uma "transmutatio" dos elementos, os quais passam de um estado natural, maculado, imperfeito e material a um corpo sutil. O pão, que deve ser de farinha de trigo, significa o corpo; o vinho porém enquanto sangue representa a alma. Após a Consagração, um pedaço de hóstia é misturado ao vinho, deste modo se realizando a "conjunctio" da alma e do corpo (fig. 159), o corpo vivo de Cristo, ou seja, a unidade da Igreja.

Santo AMBRÓSIO designava por "medicina" o pão transformado. É o φάρμακον ἀθανασίας, o remédio da imortalidade, que na "communio" faz com que se desenvolvam no fiel os efeitos correspondentes à sua natureza, isto é, a união do corpo e da alma. No entanto isto ocorre sob a forma da cura da alma ("et sanabitur anima mea") e de uma "reformatio" (regeneração) do corpo ("et mirabilius reformasti"). É claro este sentido no texto da Missa: "Concedei-nos pelo mistério desta água e deste vinho participar da divindade daquele que se dignou participar da nossa humanidade: Jesus Cristo", etc. ("Da nobis per hujus aquae et vini mysterium, ejus divinitatis esse consortes, qui humanitatis nostrae fieri dignatus est particeps, Jesus Christus...")

418

Que se me permita intercalar neste ponto uma observação pessoal: como protestante que sou, foi para mim uma verdadeira descoberta as palavras do Ofertório, quando as li pela primeira vez: "Deus qui humanae substantiae dignitatem mirabiliter condidisti" (Ó Deus, que criaste miraculosamente a dignidade da substância humana) e "qui humanitatis nostrae fieri dignatus es particeps" (Tu que te dignaste participar da nossa humanidade). Nesta dignificação do homem algo maior parece ocultar-se. Se Deus se dignou ("dignatus est") partilhar da natureza humana, então o homem também

immolaverunt agnum immaculatum, et omnes venerunt ad communionem dicentes: 'Hoc sacrum corpus Domini, et Salvatoris nostri, sanguinem sumite vobis in vitam aeternam'". [Logo a seguir, cantaram três Salmos: 'Tende piedade de mim, ó Deus' e 'Senhor, meu refúgio', e Deus, meu Deus'. E na Terça, outros três: 'Vos, todas as nações', 'Deus em teu nome', 'Pois eu amei', com o aleluia. Depois sacrificaram o cordeiro imaculado e todos participaram da comunhão, dizendo: 'Este é o corpo sagrado do Senhor e nosso Salvador, recebei o seu sangue para a vida eterna'] (La Légende latine de S. Brandaines, p. 34).



Fig. 159. A "coniunctio" da alma e do corpo: uma visão eclesiástica do banho nupcial alquímico.

Les grandes heures du Duc de Berry (1413)

pode considerar-se digno de partilhar da natureza divina. Num certo sentido, o sacerdote já o faz ao oficiar o mistério do sacrifício, oferecendo-se como vítima no lugar de Cristo. A comunidade por seu lado também o faz ao comer o corpo consagrado, tomando assim, substancialmente, parte na divindade.

O sacerdote, ao mediar a transformação, pronunciando as palavras da Consagração, redime o pão e o vinho da imperfeição elementar inerente à criatura. Tal pensamento porém não é cristão, é alquímico. Enquanto que do ponto de vista católico se enfatiza a presença atuante de Cristo, o alquimista se interessa pelo destino e pela redenção manifesta das substâncias. Pois é em sua matéria que a alma divina se encontra cativa, esperando a salvação que lhe é dada neste momento preciso. A alma se apresenta na figura do "Filho de Deus". Para o alquimista, não é o homem o primeiro a necessitar da redenção, e sim a divindade, perdida e adormecida na matéria. Só depois ele anuncia sua esperanca de que o corpo transformado o beneficie como uma panacéia ou "medicina catholica", do mesmo modo como beneficia os "corpora imperfecta", tais como os metais vis, "doentes", etc. Ele não visa sua própria salvação pela graça de Deus, mas a libertação de Deus das trevas da matéria. Ao realizar esta obra miraculosa, ele se beneficia secundariamente de seu efeito salutar. Ele pode abordar a obra como um ser necessitado de redenção, mas sabe que a sua redenção depende do sucesso da sua obra, isto é, da libertação da alma divina por seu intermédio. Para consegui-lo precisa da meditação, do jejum e da oração; necessita do auxílio do Espírito Santo, como seu πάρεδρος (paredros) 43. Não é o homem que deve ser redimido, mas sim a matéria. Por isso, o espírito que se manifesta na transformação não é o "Filho do Homem", mas o "filius Macrocosmi", como acertadamente diz KHUNRATH44. Assim sendo, não é o Cristo que emerge desta transformação, mas um ser material inefável denominado "pedra": este ser apresenta as qualidades mais paradoxais e também possui "corpus", "anima", "spiritus", além de poderes sobrenaturais (fig. 214). Poderíamos ser tentados a explicar o simbolismo alquímico da transformação como sendo uma caricatura da Missa, se sua origem não fosse paga e portanto muito mais antiga.

420

421

A matéria que contém o segredo divino encontra-se em toda parte, inclusive no corpo humano 45. Ela é de pouco valor e se

<sup>43.</sup> Πάρεδρος = espírito servidor. Assim em KHUNRATH e outros.

<sup>44.</sup> Hyleal. Chaos, p. 59 et passim. Lê-se em MORIENUS (De transmut. met. em: Art. aurif. II, p. 37) que é bem mais antigo: "In hoc enim lapide quatuor continentur elementa, assimilaturque Mundo, et Mundi compositioni". [De fato, esta pedra contém os quatro elementos e ela se torna semelhante ao mundo e a tudo o que compõe o mundo].

<sup>45.</sup> MORIENUS diz ao rei Calid (Op. cit., p. 37): "Haec enim res a te extrahitur: cuius etiam minera tu existis, apud te namque illam inveniunt, et ut verius confitear, a te accipiunt: quod quum probaveris, amor eius et dilectio in te augebitur. Et scias hoc verum et indubitabile permanere." [Pois esta coisa é extraída de ti: e tu és

encontra em toda parte; podemos achá-la até mesmo no monturo mais repugnante 46 (fig. 256). Conseqüentemente este "opus" já não é um "officium" ritual, mas a obra da redenção que o próprio Deus realizou na humanidade através de Cristo, como modelo; mas no caso do filósofo (alquimista) que recebeu o "donum spiritus sancti", ou melhor, a Arte divina, este a considera como sendo seu "opus" individual. Os alquimistas sublinham este ponto: "Aquele que trabalha através do espírito de outrem ou de uma mão paga obterá resultados que estão longe da verdade; e, inversamente, aquele que presta serviços a outrem como um ajudante de laboratório não terá acesso aos mistérios da rainha"<sup>47</sup>. Poderíamos citar aqui as palavras de CABASILAS: "A modo de reis que levam sua oferenda a Deus pessoalmente e nunca através de outros."

Os alquimistas são, de fato, pessoas solitárias<sup>48</sup>; cada qual diz o 422 que tem a dizer à sua maneira. Raramente têm discípulos e parece que transmitiam bem pouca coisa por tradição direta; nem temos provas da existência de quaisquer sociedades secretas. Cada qual trabalhava sozinho no laboratório e sofria com a sua solidão. Em

constituído de seu mineral, em tí ela é encontrada, e para melhor exprimir-me, é de tique a retiraram: e depois de a teres provado, o teu amor e o teu desejo por ele aumentarão. E sabe que isto permanecerá verdadeiro e indubitável.]

- 46. "... in stercore invenitur." [... é encontrada no esterco.]
- 47. MAIER, Symbola, p. 336.
- 48. KHUNRATH (op. cit., p. 410) diz, p. ex.: "... assim opera também no laboratório sozinho / sem colaboradores ou assistentes; a fim de que Deus, o zeloso / não te prive da Arte / por causa dos teus assistentes / aos quais não estou disposto a concedê-la."
- 49. "Ouja nobis solis artem per nos solos investigatam tradimus, et non alijs..." [Pois a Arte é investigada por nós sós e a nós sós é transmitida e não a outrem.] (GEBER, Summa perfectionis em: Bibl chem. I, p. 557b).
- 50. Naturalmente não levo em consideração os Rosa-cruzes mais tardios, nem as comunidades de "Poimandres", reconhecidas por ZÓZIMO. Entre os extremos destas duas épocas, encontrei apenas uma passagem duvidosa, na Practica Mariae Prophetissue (Art. qurif. I, p. 323; veja fig. 78): O "interlocutor" Aros (Horos) pergunta a Maria: "ô domina obedisti in societate Scoyari: ô prophetissa an invenisti in secretis Philosophorum..." [Ó Senhora, vós vos submetestes à sociedade do Scoyarus: ó profetisa, encontraste os segredos dos Filósofos...]. A palavra "Scoyaris" ou "Scoyarus" lembra o misterioso "Scayolus" em PARACELSO (De vita longa), expressão que se refere ao Adepto. ("Scayolae" significa princípios ou forças espirituais superiores. Veja Estudos Alguímicos [parágrs. 206s]). Haverá aqui uma correspondência? Em todo caso parece haver uma alusão a uma "societas". Acontece que o tratado de MARIA seria muito antigo, remontando à antiguidade, isto é, a uma época próxima às sociedades gnósticas. AGRIPPA (De incertitudine et vanitate scientiarum, cap. XC) menciona um iuramento de iniciação, eventual indício da existência de sociedades secretas. WAITE (The Secret Tradition in Alchemy) chega a um resultado negativo. Para maiores detalhes, veja Estudos Alquímicos (op. cit.).

compensação não havia muitas brigas. Seus escritos são praticamente isentos de polêmica e a maneira pela qual se citam uns aos outros denota uma concordância surpreendente quanto aos princípios, embora não se saiba bem em que pontos poderiam concordar. Há pouca teimosia e pequenas divergências de idéias, ao contrário do que ocorre entre teólogos e filósofos. Provavelmente isto se deve ao fato de a "verdadeira" alquimia jamais ter sido um negócio ou uma carreira; sempre foi um "opus" genuíno cumprido no trabalho silencioso do sacrifício de si. Temos a impressão de que cada qual tentava expressar sua vivência particular e citava os "dicta" (ditos) dos mestres que pareciam espelhar seus próprios sentimentos.

Todos concordam desde os tempos mais remotos que sua Arte é sagrada e divina <sup>52</sup> e que sua obra só pode ser levada a cabo mediante a ajuda de Deus. Esta ciência só é dada a poucos e só é entendida por aqueles a quem Deus ou um mestre abriu o entendimento <sup>53</sup>. Não se deve também comunicar o conhecimento adquirido a outras pessoas, quando estas não são dignas dele <sup>54</sup>. Uma vez que todas as coisas essenciais são expressas por metáforas, a comunicação se destina exclusivamente aos inteligentes, aos que possuem o dom da compreensão <sup>55</sup>. Os tolos, porém, se iludem com inter-

51. Neste particular, a Turba philosophorum é instrutiva.

52. "... magisterium nihil aliud est nisi arcanum et secretum secretorum Dei altissimi et magni" [o magistério nada mais é do que o arcano e o segredo dos segredos de Deus altíssimo e supremo] (MORIENUS, op. cit. p. 39. "... donum et secretoru secretum Dei" [dom e segredo dos segredos de Deus]. (Cons. coniugii em: Ars chem., p. 56). "... divinum mysterium a Deo datum, et in Müdo non est res sublimior post animam rationale" [O mistério divino dado por Deus; e no mundo não existe coisa mais sublime do que a alma racional] (Rosarium em: Art. aurif. II, p. 280).

53. Rosarium, op. cit., p. 212, 228.

54. Op. cit., p. 219, 269.

423

55. Op. cit., p. 230. A alquimia supera todas as demais ciências, opina DJABIR (séc. VIII). "En effet, tout homme instruit dans une science quelconque, et qui n'a point donné une partie de son temps à l'étude de l'un des principes de l'oeuvre, en théorie ou en pratique, possède une culture intellectuelle absolument insuffisante". [Com efeito, todo homem instruído numa ciência qualquer, que não tenha consagrado uma parte de seu tempo ao estudo de um dos princípios da obra, em teoria ou na prática, possui uma cultura intelectual absolutamente insuficiente]. (BERTHELOT, Chimie au moyen âge, III, p. 214). Supõe-se que DJABIR tenha sido cristão ou sábio. Veja também RUSKA, Die siebzig Bücher des Gabir ibn Hajjan, p. 38). SYNESIUS também apela à inteligência (BERTHELOT, Alch. grecs, II, III, 16). OLIMPIODORO até compara a Arte à inteligência divina (op. cit., II, IV, 45) e também faz apelo à inteligência de seu público (op. cit., 55). CHRISTIANOS também enfatiza a inteligência (op. cit. VI, I, 4 e VI, III, 2). Na Aurora II (Prologus) em: Art. aurif. I, p. 185 enfatiza-se igualmente: "... oportet intellectum valde subtiliter et ingeniose acuere" [é preciso aguçar o intelecto com muita sutileza e habilidade].

pretações ao pé da letra e com receitas e desse modo incorrem em erro<sup>56</sup>. Ao ler os livros, não podemos contentar-nos com um só, mas devemos ter muitos livros<sup>57</sup>, pois "um livro abre outro"<sup>58</sup>. Além do mais, devemos ler com cuidado, parágrafo por parágrafo, e assim faremos descobertas<sup>59</sup>. Os termos são reconhecidamente de pouca credibilidade<sup>60</sup>. Ocasionalmente um sonho nos revelará qual a substância que buscamos<sup>61</sup>. A "materia lapidis" pode ser descoberta por inspiração divina<sup>62</sup>. A prática da Arte é uma via dura<sup>63</sup> e a mais longa das vias<sup>64</sup>. A Arte não tem inimigos a não ser os ignorantes<sup>65</sup>.



Fig. 160. Símbolo da Arte como união dos opostos água-fogo. ELEAZAR, Uraltes chymisches Werk (1760)

- 56. Rosarium em: Art. aurif. II, p. 210.
- 57. "Librorum magnam habeat copiam" [É preciso ter uma grande quantidade de livros] (HOGHELANDE, De alch. diff. em: Bibl. chem. I, p. 342a).
- 58. "Rasis...<dixit>: Liber enim librum aperit" (cit. de PETRUS BONUS, Margarita pretiosa, caput VIII, em: Bibl. chem. II, p. 33b) [Rasis... <disse>: um livro abre o outro].
  - 59. Rosarium, op. cit., p. 230.
  - 60. Op. cit., p. 211, 243, 269.
- 61. "Aqua Philosophica tibi in somno aliquoties manifestata" [a Água Filosófica que a ti se manifestou várias vezes em sonho]. SENDIVOGIUS, Parabola, em: Bibl. chem. II, p. 475b).
  - 62. FIGULUS, Rosarium novum olympicum, pars altera, p. 33.
  - 63. FIGULUS, Tractatulus rhythmicus, op. cit., prima pars, p. 58.
  - 64. Rosarium, op. cit., p. 230.
  - 65. ARNALDUS DE VILLANOVA em: Rosarium, op. cit., p. 210.

É supérfluo dizer que tanto na literatura alquímica, como em toda parte, há autores bons e maus. Há produções de charlatões, insensatos e trapaceiros. É fácil reconhecer os escritos de pouco valor por suas inúmeras receitas, cuja redação é descuidada, inculta, por sua mistificação insistente e pela insípida e descarada teimosia quanto à fabricação do ouro. Reconhece-se os bons livros pela aplicação, pelo zelo e pelo esforço mental visível de seu autor.

# 4. A "materia prima"

## A. DESIGNAÇÕES DA MATÉRIA

A base do "opus" é a matéria-prima que é um dos segredos mais importantes da alquimia. Isto não é surpreendente, uma vez que ela representa a substância desconhecida portadora da projeção do conteúdo psíquico autônomo. Evidentemente tal substância não era especificada, pois a projeção emana do indivíduo, sendo portanto diferente em cada caso. Portanto, não é correto afirmar que os alquimistas nunca definiram a "materia prima"; muito pelo contrário, foram tantas as definições dadas que estas acabaram por contradizer-se repetidamente. Para uns, a "materia prima" era o mercúrio (metal), para outros, minério, ferro, ouro, chumbo, sal, enxofre, vinagre, água, ar, fogo, terra, sangue, água da vida, "lapis", veneno, espírito, nuvem, céu, orvalho, sombra, mar, mãe, lua,



Fig. 161. A "prima materia" como Saturno que devora seus filhos.

Mutus liber (1702)

dragão, Vênus, caos, microcosmo (fig. 162). O *Lexicon* de RULAND dá nada menos do que cinquenta sinônimos, número este que pode ser consideravelmente acrescido.

Além dessas designações, em parte químicas e em parte mitológicas, também há as "filosóficas" que têm uma conotação mais profunda. Encontramos por exemplo a designação de "Hades" no Tratado de KOMARIOS<sup>1</sup>. Em OLIMPIODORO, a terra negra contém o "maldito de Deus" (θεοκατάρατος). O Consillium Coniugii diz que o pai do ouro e da prata e portanto a sua "prima materia" é o "ser vivo (animal) da terra e do mar", ou o "homem", ou seja, uma-"parte do homem", como seus cabelos, sangue, etc. DORNEUS chama a "prima materia" de "adâmica" e -- baseado em PARACELSO - de "limbus microcosmicus". A matéria da pedra seria "nada mais do que o Mercurius ígneo e perfeito", o verdadeiro Adão hermafrodita e o microcosmo (= homem). HERMES TRISMEGISTOS teria designado a pedra de "órfã"2. DORNEUS, discípulo de PARACELSO, deve ter relacionado a doutrina do Anthropos (de PARACELSO) com suas próprias idéias. No tocante a isto remeto o leitor ao meu trabalho Paracelsica. Em outros autores são mencionadas as relações entre o homem e a "prima materia"; no entanto, não citarei aqui todos esses autores.

O dragão mercurial da alquimia grega, denominado  $\tilde{\epsilon}\nu \tau \tilde{\sigma} \pi \tilde{\alpha}\nu$ , deu ensejo à caracterização da "prima materia" como "Unum" (Uno),

426

427

<sup>1.</sup> BERTHELOT, Alch. grecs, IV, XX, 8.

<sup>2.</sup> Congeries Paracelsicae chemicae em: Theatr. chem. I, p. 578. No mesmo lugar, DORNEUS explica: "Mercurium istum componi corpore, spiritu, et anima, eumque naturam elementorum omnium, et proprietatem assumsisse. Quapropter ingenio et intellectu validissimis adseverarunt suum lapidem esse animalem, quem etiam vocaverunt suum Adamum, qui suam invisibilem Evam occultam in suo corpore gestarer" etc. [O Mercurius em questão é constituído de corpo, espírito e alma, e assumiu a natureza e propriedades de todos os elementos. Por este motivo eles afirmavam com extraordinária perspicácia e inteligência que a sua pedra é um ser animado, por eles também denominado o seu Adão que traz oculta em seu corpo sua Eva invisível]. HOGHELANDE diz: "a tudo eles comparavam a 'prima materia', ao monstro hermafrodita masculino e feminino, ao céu e à terra, ao corpo e espírito, ao caos, ao microcosmo e à massa confusa; a qual contém em si todas as cores e potencialmente todos os metais; acima dela nada existe no mundo de mais maravilhoso, uma vez que se fecunda a si mesma, concebe dela mesma e dá à luz a si mesma" (De alch. diff. em: Theatr. chem. (1602) I, p. 178s).



Fig. 162. O desencadeamento dos opostos no caos. "Chaos" é uma das designações da "prima materia".

DE MAROLLES, Tableau du temple des muses (1635)

"unica res"<sup>3</sup>, "Monas"<sup>4</sup> (mônada), bem como à afirmação do Liber Platonis quartorum de que o homem é qualificado para completar a obra por possuir aquilo que é simples, ou seja, a alma<sup>5</sup>. MYLIUS descreve a "prima materia" como sendo o "elementum primordiale". Ela seria o "puro sujeito e a unidade das formas", que tem a possibilidade de abarcar todas as formas ("in quo retinetur quaelibet forma cum possibilitate")<sup>6</sup>.

EXIMINDUS diz na segunda versão da Turba<sup>7</sup>:

428

"Anuncio-vos, ó filhos da Doutrina, que o princípio de todas as criaturas é uma certa natureza primordial eterna e infinita, que a tudo cozinha e rege, e cujos aspectos ativos e passivos só são conhecidos e reconhecidos por aqueles a quem foi dado conhecer a Arte sagrada."

No Sermo IX da Turba<sup>8</sup>, "Eximenus" expõe uma teoria da Criação (Criação através do "Verbo"), tal como na Bíblia, que contradiz totalmente a teoria acima, segundo a qual o princípio é uma "natura perpetua infinita". O Rosarium designa a "prima materia" por "radix ipsius" (raiz de si mesma). Ela é portanto enraizada em si mesma, sendo autônoma e não dependendo de nada.

3. Tractatus aureus em: Mus. herm., p. 10, e muitas outras passagens.

- 5. Theatr. chem. V, p. 130.
- 6. Phil. ref., p. 174.
- Art. aurif. I, p. 66. Eximindus (ou Eximidius na primeira versão) é uma corruptela de Anaxímenes e Anaximandro.
  - 8. Turba (ed. por RUSKA), p. 116.

<sup>4.</sup> DEE, Monas hieroglyphica em: Theatr. chem. (1602) II, p. 218s, Em AEGIDIUS DE VADIS (Dialogus em: Theatr. chem. II, p. 110), a "mônada" é a "forma" ativa na matéria. KHUNRATH (Amphitheatrum, p. 203) escreve: "... in Cabala, est hominis ad Monadis simplicitatem reducti, cum Deo, Unio: id in Physico-Chemia ad Lapidis nostri... cum Macrocosmo... Fermentatio." [... na Cabala, trata-se da união do homem com Deus, que juntos são reduzidos à simplicidade da mônada: na química-física. trata-se de uma fermentação (do homem) com o macrocosmo, que é reduzido (à simplicidade da nossa pedra).] Há uma passagem semelhante em sua "Confessio" (Hyleal. Chaos, p. 33s e 204), onde a "mônada" é igualmente mais um símbolo do Japis concluído, DORNEUS (De spagirico artificio em: Theatr. chem. (1602) I. p. 441) diz: "In uno est enim unum et non est unum, est simplex, et in quaternario componitur". [Pois o um está no uno e não é o uno, é simples e composto na quaternidade]. Sua doutrina da "coisa simples" é fortemente influenciada pelo Liber quartorum. (Também menciona a magia uma vez). Na mesma passagem, porém, DORNEUS utiliza o termo "mônada" também para designar a meta: "A ternario et quaternario fit ad monadem progressus" [O progresso vaí do ternário e do quaternário para a mônada]. O nome "lapis" é utilizado, sem exceção, na literatura para designar o início e a meta.

#### B. O INCREATUM

Enquanto "radix ipsius" a prima materia é um verdadeiro "principium", muito perto do que PARACELSO chama de um "increatum" (algo que não foi criado). Em sua Philosophia ad Athenienses, PARACELSO diz que essa matéria única é um grande segredo, não possuindo a natureza dos elementos. Ela preenche toda a "regio aetherea" (região etérea). Ela é a mãe dos elementos e de todas as criaturas (fig. 163). É impossível expressar esse mistério que aliás não foi criado (nec etiam creatum fuit). O mistério increado foi preparado (praeparatum) por Deus de tal forma que no futuro nada será parecido com ele, nem ele voltará a ser o que já foi. Isto, porque ele foi corrompido de tal modo que seria impossível reconstituí-lo (poder-se-ia considerar isto uma alusão ao pecado original). A reprodução de DORNEUS dá sentido ao texto original.

A autonomia e eternidade da "prima materia" em PARACELSO 431 é uma alusão a um princípio equivalente à divindade, correspondente a uma "dea mater". Como essa idéia possa ajustar-se à fé cristã é problema de PARACELSO e não é a única culpa que tem no cartório. As interpretações do Aquarium sapientum<sup>11</sup>, curiosas por seu caráter insólito (que nem mesmo a Aurora Consurgens conseguiu

- 9. DORNEUS traduz: "Increatum igitur mysterium hoc fuit ab altissimo opifice Deo praeparatum, ut ei simile nunquam futurum sit, nec ipsum unquam rediturum, ut fuit" (Physica genesis em: Theatr. chem. (1602) I, p. 380). A isto corresponde o seguinte texto de PARACELSO: "... logo, o Mysterium magnum incriado é preparado pelo supremo artista e nenhum outro será jamais igual a ele, nem ele voltará a ser; do mesmo modo que o queijo nunca volta a ser leite, a coisa gerada também nunca tornará a aparecer em sua primeira matéria" (Philosophia ad Athenienses, SUDHOFF XIII, p. 390).
- 10. PARACELSO (op. cit.): "este mysterium magnum era a mãe de todos os elementos, e também a avó de todas as estrelas, árvores e de todas as criaturas da carne, pois tal como as crianças nascem de uma mãe, do mysterium magnum também nascem todas as criaturas, sensíveis e insensíveis e todas as outras igualmente, e o mysterium magnum é uma mãe única de todas as coisas mortais e nela têm a sua origem" etc. (op. cit., p. 391): "Ora, como todos os demais mortais crescem e se originam do 'mysterio increato', compreende-se que nenhuma criatura fora criada antes, depois ou à parte, mas que todas foram criadas juntas pois o supremo arcanum (mistério), o maior bem do creator (criador), criou todas as coisas no increatum, não na forma, não na essência, não na qualidade, mas estavam no 'increato', tal como uma imagem está na madeira, apesar de a mesma não ser percebida, enquanto da madeira não for removido o excesso; só depois se reconhece a imagem. O mysterium increatum também não deve ser entendido de outro modo; que o carnal e o insensível, em sua separação, alcança cada qual a forma e a estrutura que lhe é própria."
- 11. Mus. herm., p. 73s. Tenho que corrigir aqui um erro que cometi em meu trabalho Estudos Alquímicos [parágr. 231]: o Aquarium, além de referir-se ao autor citado, também trata da história das heresias num sentido negativo.



Fig. 163. A Terra como "prima materia" amamentando o Filho dos Filósofos. MYLIUS, *Philosophia reformata* (1622)

superar) levam mais longe as especulações de PARACELSO (sem mencionar o autor). Miquéias (5,2) teria dito acerca da "prima materia": "Sua origem vem dos primórdios, dos tempos imemoriais." (Na Vulgata lê-se "egressus eius ab initio, a diebus aeternitatis".) João (8,58) também diz: "Antes que Abraão existisse, eu sou". Disto se depreende que a pedra não tem começo, mas o seu "primum Ens" existe desde toda a eternidade, e também não tem fim e existirá por toda a eternidade. Para que se compreenda isto corretamente é preciso ter bem abertos os olhos da alma e do espírito, contemplando e distinguindo com nitidez, à luz interior. Desde o princípio Deus acendeu esta luz na natureza e em nossos corações <sup>12</sup>. Prosseguindo,

12. Mus. herm., p. 106s.

o autor diz que como a pedra juntamente com sua matéria tem mil nomes, sendo por isso chamada a "miraculosa", assim esses mesmos nomes em seu supremo grau podem ser atribuídos a Deus. 13 Efetivamente, o autor os emprega desta forma. É difícil para o cristão aceitar tal conclusão. No entanto, esta apenas repete o que o Liber Platonis quartorum já dizia claramente: "Res ex qua sunt res, est Deus invisibilis et immobilis" (A coisa que dá origem às coisas é o Deus invisível e imóvel) 14. "Res" (a coisa) significa o objeto da arte divina. Na realidade são poucos os filósofos que chegaram "expressis verbis" a esta conclusão; no entanto, este aspecto aumenta decididamente a transparência de suas insinuações e alusões veladas. Além disso, tal conclusão era psicologicamente inevitável, na medida em que o inconsciente, por ser desconhecido, deva sempre coincidir consigo mesmo; dada a ausência de qualidades discerníveis, não se pode distinguir um conteúdo inconsciente de outro. Não se trata de uma subtileza lógica, mas de um fenômeno bem real e de grande importância prática, a saber, trata-se dos fenômenos de identidade e de identificação no âmbito da vida social, baseados no caráter coletivo (e na natureza indiscriminável) dos conteúdos inconscientes. Tais conteúdos aproximam irresistivelmente por atração mútua os indivíduos por eles possuídos, conglomerando-os em grupos majores ou menores, que podem crescer com facilidade, a modo de uma avalanche.

Os exemplos acima mostram que os alquimistas chegaram pouco a pouco a projetar na matéria até mesmo a idéia do supremo valor, isto é, a divindade. O valor supremo foi assim ligado à matéria, criando-se um ponto de partida para o desenvolvimento da verdadeira química por um lado, e por outro, do materialismo filosófico mais recente, com todas as conseqüências psicológicas que um deslocamento de cento e oitenta graus da imagem do mundo acarreta necessariamente. Embora a alquimia nos pareça hoje algo bem distante, não devemos subestimar sua influência cultural na Idade Média. Nossa época é filha da Idade Média e não renega seus pais.

<sup>13.</sup> Op. cit., p. 111.

<sup>14.</sup> Theatr. chem. V, p. 145.

## C. UBIOÜIDADE E PERFEIÇÃO

A "prima materia" possui o caráter da ubiquidade: encontramo-433 la sempre e em toda parte, o que significa o fato de a projeção poder

ocorrer sempre e em toda parte. Sir GEORGE RIPLEY, o alquimista inglês (1415?-1490), escreve: "Os filósofos dizem aos que buscam que pássaros e peixes nos trazem o lapis<sup>15</sup>; todo ser humano o possui ele está em todo lugar, em ti, em mim, em todas as coisas. no tempo e no espaço 16. Ele se oferece sob uma forma vil (vili figura). Dele se origina a nossa água eterna<sup>17</sup> (aqua permanens)". Segundo RIPLEY a "materia prima" é a água; esta é o princípio material de todos os corpos<sup>18</sup>, inclusive do mercúrio<sup>19</sup>. Ela é a hyle que pelo ato divino da criação surgiu do caos<sup>20</sup> sob a forma de uma esfera escura<sup>21</sup> (sphaericum opus) (fig. 34). O caos é uma "massa confusa" de onde procede a pedra (figs. 125, 164 e outras). A água hílica contém um fogo elementar oculto<sup>22</sup>. No tratado *De sulphure*<sup>23</sup> o elemento terra abriga como seu oposto interno o "ignis gehennalis" (fogo da Geena), fogo do inferno. Em HORTULANUS a pedra provém de uma "massa confusa" que contém em si todos os elementos<sup>24</sup> (v.

<sup>15.</sup> Compare-se com GRENFELL AND HUNT, New Sayings of Jesus, p. 15s: "Jesus saith: (Ye ask? who are those) that draw us (to the kingdom, if) the kingdom is in Heaven?... the fowels of the air, and all beasts that are under the earth or upon the earth, and the fishes of the sea..." (Jesus disse: [Vós perguntais quem são eles?] que nos atraem [ao reino, se] o reino está no Céu?... as aves do ar, e todos os animais que estão debaixo ou sobre a terra, e os peixes do mor...)

<sup>16.</sup> RIPLEY, Opera, p. 10.

<sup>17.</sup> Op. cit., p. 130.

<sup>18.</sup> Op. cit., p. 369.

<sup>19.</sup> Op. cit., p. 427.

<sup>20.</sup> No Ripley-Scrowle (British Museum, ms. add. 5025) a esfera da água é representada com asas de dragão (ver fig. 228). Nos Verses belonging to an emblematical scrowle (Theatr. chem. Brit., p. 376) o "spiritus Mercurii" (espírito do Mercurius)

<sup>&</sup>quot;Of my blood and water I wis, / Plenty in all the world there is / It runneth in every place: / Who it findeth he hath grace: / In the world it runneth over all. / Ad goeth round as a ball." / [De meu sangue e água eu sei / que existe em abundância no mundo / Em todos os lugares ele flui; / Quem o encontra, encontra a graça: / No mundo ele flui em toda parte, / e ele rola como faz a bola].

<sup>21.</sup> Op. cit., p. 9.

<sup>22.</sup> RIPLEY, Opera, p. 197.

<sup>23.</sup> Mus. herm., p. 606.

<sup>24.</sup> HORTULANUS, Commentariolus em: De Alchemia, p. 366.

fig. 162). Tal como o mundo surgiu do "chaos confusum"<sup>25</sup>, assim também dele surge a pedra<sup>26</sup>. A idéia da esfera de água em rotação evoca idéias pitagóricas: para ARCHYTAS, a alma do mundo é um círculo ou uma esfera<sup>27</sup>; para PHILOLAOS, ela arrasta consigo o mundo em sua rotação 26. A origem desta imagem encontra-se provavelmente em ANAXÁGORAS, onde o vous provoca um turbilhão no caos<sup>29</sup>. Igualmente importante é a cosmogonia de EMPÉDOCLES onde, pela união do dissemelhante (pela influência da φιλία), surge o opacioos (o ser esférico). A definição deste último como sendo εὐδαιμονέστατος θεός (ο Deus de Suprema Bem-aventurança) projeta uma luz especial sobre a natureza do "lapis", perfeita, "redonda"30, procedendo da esfera primordial, já que a constituiu. Eis por que a "prima materia" é frequentemente denominada "lapis" (fig. 164 e 165). O primeiro estado é apenas o estado oculto que. pela arte e graça de Deus, pode ser conduzido ao segundo: ao estado manifesto. Por esta razão a "prima materia" coincide às vezes com a nocão do estado inicial do processo, a "nigredo" (negrume). É a terra negra na qual é semeado o ouro ou o lapis, como se fosse um grão de trigo (fig. 48). É a terra negra, mágica e fértil trazida do Paraíso por Adão e que também é denominada antimônio e descrita como "o negro mais negro do que o negro" (nigrum nigrius nigro)<sup>31</sup>.

#### D. O REI E O FILHO DO REI

Tal como o grão de fogo oculto na hyle, o filho do rei jaz nas 434 obscuras profundezas do mar, como se estivesse inanimado, mas não

<sup>25.</sup> Compare-se com AEGIDIUS DE VADIS, Dialogus em: Theatr. chem. (1602) II, p. 101: O caos é a "materia confusa". Esta "materia prima" é necessária à Arte. Na "materia prima" estão misturados os quatro elementos em estado desordenado, pois: "Terra e água, que são mais pesadas do que os outros elementos, elevavam-se até o círculo da lua e o fogo e o ar, que são mais leves do que os outros, desciam até o centro da terra, razão por que esta "materia" é chamada, acertadamente, desordenada. Desta matéria desordenada, apenas uma parte permanece no mundo, e ela é conhecida por todos e é vendida publicamente".

<sup>26.</sup> HORTULANUS, op. cit., p. 371.

<sup>27.</sup> ZELLER, Philosophie der Griechen, III / 2ª sec., p. 120.

<sup>28.</sup> Op. cit., p. 102; e também p. 154.

<sup>29.</sup> Op. cit., 1, p. 687.

<sup>30.</sup> Também como "piscis rotundus" (peixe redondo) no mar (Allegoriae super librum Turbae em: Art. aurif. I, p. 141).

<sup>31.</sup> MAIER, Symbola, p. 379s.



Fig. 164. Mercúrio de pé sobre o caos redondo, segurando a balança como sinal de "pondus et mensura" (peso e medida). O "redondo" é a prefiguração do ouro.

Figurarum aegyptiorum secretarum (séc. XVIII)



Fig. 165. "L'occasione": um Mercúrio sobre a esfera terrestre (o "redondo"); a seu lado, o caduceu e as comucópias, simbolizando a abundância de suas dádivas.

CARTARI, Le immagini de I dei de gli antichi (1583)

obstante vive e seu clamor vem das profundezas<sup>32</sup> (fig. 166): "Aquele que me libertar das águas e me transferir para um estado seco, eu o cumularei de riquezas perpétuas<sup>33</sup>."

A relação com o "rex marinus" (rei do mar) da Visio Arislei<sup>34</sup> (visão de Arisleu) é transparente. Arisleu<sup>35</sup> relata sua aventura junto ao "rex marinus", em cujo reino nada prospera e nada se reproduz, pois lá não há filósofos. Apenas se mistura o semelhante com o semelhante<sup>36</sup>; conseqüentemente, não há procriação. A conselho dos filósofos, o rei deve unir em casamento seus doís filhos Thabritíus<sup>37</sup> e Beya, que gestara em seu cérebro<sup>38</sup> (fig. 167).

32. "... ex profundo clamat" (op. cit., p. 380).

33. Compare-se com o início da sétima parábola em: Aurora I, cap. XII: "Convertimini ad me in toto corde vestro, et nolite ablicere me, eo quod nigra sum et fusca, quia decoloravit me Sol <Ct 1,5s>, et abyssi operuerunt faciem meam <Jn 2,6> et terra infecta et contaminata <SI 105,38> est in operationibus meis, quia tenebrae factae sunt super eam <Lc 23,44> pro eo quod infixa sum in limo profundi <Sl 68,3>, et substantia mea non est aperta, propterea de profundis clamavi «Si 129,1», et de abysso terrae voce mea ad vos omnes qui transitis per viam, attendite et videte, si quis similem mihi invenerit <Lm 1,12>, dabo in manum suam stellam matutinam <Ap 2,28>." [Voltai-vos para mim de todo o coração e não me rejeiteis, por eu ser preta e escura, pois o sol assim me queimou; e as profundezas cobriram o meu rosto e a terra foi deteriorada e maculada em minhas obras, pois havia escuridão sobre ela, por eu ter afundado no lodo da profundeza e minha substância não foi explorada. Por isso clamo da profundeza e do abismo da Terra minha voz se dirige a todos vós que passais pelo caminho: Tende cuidado e olhai para mim, se jamais um dentre vós encontrou alguém que comigo se parecesse, eu lhe porei nas mãos a estrela matutina.) Entre colchetes estão anotados os trechos correspondentes da Vulgata.

34. Art. aurif. 1, p. 146s.

435

35. Compare-se com RUSKA, Turba, p. 23. Arisleu é uma corruptela de Archelaos, devido a uma transcrição árabe. Archelaos poderia ser um alquimista bizantino do séc. VIII-IX. Deixou uma poesia sobre a Arte sagrada. No entanto, uma vez que a Turba atribuída a ARISLEU remonta à tradição árabe – como mostra RUSKA – presume-se que ARCHELAOS tenha vivido em época bem anterior. RUSKA identifica-o, portanto, com o discípuio de ANAXÁGORAS (op. cit., p. 23). Ele admite – o que é de particular interesse para o alquimista – que o νοῦς (nous = espírito) está misturado com o arc δέρα καὶ νοῦν τὸν θέον [Deus que é ar e espírito] (STOBAEUS, Eclogarum, I, p. 56).

36. O casamento de igual com igual já se encontra em HERÁCLITO. (DIELS, Fragmente der Vorsokratiker, I, p. 79<sup>10</sup>.) [O conteúdo desta nota repousa sobre um erro].

37. Também Gabricus, Cabricus, Cabritis, Kybric; em árabe kibrit = enxofre. - Beja, Beya, Beua; em árabe al-baida = a branca (RUSKA, Turba, p. 324).

38. "Ego tamen filium et filiam meo in cerebro gestavi." (Visio Arislei em: Art. aurif. I, p. 147.). Em MAIER (Symbola, p. 343s) trata-se de um incesto com a mãe, pois Gabritius casa-se com sua mãe Ísis – e isto porque não existe nenhum outro casal desta espécie. É manifestamente um casal de deuses ctônicos (simbolizando os opostos latentes na "prima materia") que celebra o hierosgamos.



Fig. 166. No plano de fundo, o rei do mar gritando por socorro; no primeiro plano a sua figura renovada com o "rotundum" e a "columba spiritus sancti".

TRISMOSIN, Spiendor solis (1582)

Dizer que o rei é "exanimis", inanimado ou carente de alma, ou que sua terra é estéril, equivale a afirmar que o estado oculto é um estado de latência e potencialidade. A obscuridade e a profundeza do mar significam apenas o estado inconsciente de um conteúdo que é projetado de modo invisível. Na medida em que tal conteúdo pertence ao todo<sup>39</sup> da personalidade e só aparentemente se desliga do contexto mediante a projeção, produz-se sempre uma atração entre a consciência e o conteúdo projetado. Em geral, a atração se manifesta sob a forma do fascínio. A alegoria alquímica exprime este fato pela imagem do rei gritando por socorro das profundezas do estado dissociado e inconsciente em que se encontra. A consciência deveria atender a esse apelo; seria mister prestar o serviço ao rei, "operari regi", pois além de sabedoria isto seria a salvação 40. No entanto, isto implica a necessidade da descida ao obscuro mundo do inconsciente, o ritual de uma κατάβασις είς ἄντρον (descida ao antro), a aventura de uma viagem marítima noturna (figs. 69, 170 e 171), cuia meta e destino é o restabelecimento da vida, a ressurreição e a superação da morte (figs. 172, 174, 177). Arisleu e seus companheiros arriscam-se a empreendê-la; ela resulta primeiro numa catástrofe, a morte de Thabritius. Tal morte é o castigo pela "conjunctio oppositorum" incestuosa (figs. 223, 226). O par irmãoirmã é uma alegoria da idéia dos opostos que são muitos, tais como: seco-úmido, quente-frio, masculino-feminino, sol-lua, ouro-prata. mercúrio-enxofre, redondo-quadrado, água-fogo, volátil-denso, corpóreo-espiritual, etc. 41 O "regius filius" (filho do rei) é uma forma

436

<sup>39.</sup> O "todo" ou o "Si-Mesmo" compreende conteúdos conscientes e inconscientes (cf. [JUNG] O Eu e o Inconsciente).

<sup>40.</sup> Existe ampla comprovação de que para os filósofos "divitiae" (riquezas) e "salus" (saúde) significam não só "bona futura" (bens futuros) de tipo espiritual ou salvação da alma, mas também o bem-estar físico. Não podemos esquecer que o alquimista não faz a menor questão de se torturar com escrúpulos morais, sob pretexto de o homem ser um nada pecador que vai ao encontro da obra de redenção de Deus através de uma conduta ética irrepreensível. O alquimista está no papel de um "redentor" cujo "opus divinum" é mais uma continuação da obra divina de redenção, do que uma medida de prevenção contra uma eventual danação por ocasião do Juízo Final.

<sup>41.</sup> A natureza antitética do "ens primum" (primeiro ente) é por assim dizer uma idéia universal. Na China, o par de opostos é "yang" e "yin", número ímpar e par, céu e terra, etc.; a união realiza-se igualmente no hermafrodita (Cf. HASTINGS, Encyclopaedia of Religion and Ethics, IV, p. 140). EMPÉDOCLES: νεῖκος e φιλία (discórdia e amizade) dos elementos (Zeus – Fogo, Hera – Ar). No segundo período da Criação surgem hermafroditas semelhantes aos Ymír e Buri nórdicos (HERR-MANN, Nordische Mythologie, p. 574). Entre os neopitagóricos: Monas (Mônada) = masculino, Dyas = feminino (ZELLER, Philosophie der Griechen III / 2ª sec., p. 98). Em NICÔMACO, a divindade é número par e ímpar; portanto, "homem-mulher" (ZELLER,

# CONIVNCTIO SIVE



D Luna durch meyn umbgeben/und fusse mynne/ Wirstu schon/flarch/vud gewaltig alsich byn-

O Sol/du bift vber alle liecht zu ertennen/ So bedarfftudoch mein als der han der hennen.

Fig. 167. Alegoria da união anímica dos opostos na Arte alquímica.

Rosarium philosophorum (1550)

rejuvenescida do seu pai, o rei. O jovem é representado muitas vezes com uma espada e significa o espírito, ao passo que o pai significa o corpo. Em uma versão da Visio, a morte do filho ocorre pelo fato de ele desaparecer completamente no corpo de Beya durante o coito. Em outra versão, é devorado pelo pai (fig. 168), ou então o sol se afoga no mercúrio ou é engolido pelo leão (fig. 169). Thabritius é o princípio masculino, espiritual da luz e do logos que desaparece no abraço da "physis", tal como o vov gnóstico. A morte é portanto a descida do espírito na matéria. A natureza pecaminosa deste acon-

op. cit., p. 106s). HERMES TRISMEGISTOS: "Nous" é hermafrodita. BARDESANES (154-222): hermafrodita crucificado (SCHULTZ, Dokumente der Gnosis, p. LV). VALENTINUS: O Criador do mundo é mãe-pai; em MARKOS o pai primordial é hermafrodita. Entre os Ophitos "pneuma" é masculino-feminino (SCHULTZ, op. cit., p. 171).

tecimento foi frequentemente representada pelos alquimistas que aparentemente não a entendiam muito bem (?), razão pela qual racionalizavam ou minimizavam o incesto, tão chocante<sup>42</sup> em si mesmo.

#### E. O MITO DO HERÓI

Uma vez que o incesto se dá a conselho dos filósofos, a morte 437 do filho do rei é algo de desagradável e perigoso. A consciência coloca-se numa situação perigosa pela descida ao inconsciente: aparentemente, é como se ela se extinguisse. A situação é a do herói dos primórdios devorado pelo dragão. Em se tratando de um decréscimo ou extinção da consciência, tal "abaissement du niveau mental" (rebaixamento do nível mental) equivale ao "peril of the soul" tão temido pelos primitivos (medo dos espíritos)43. A provocação deliberada ou consentida desta situação é um sacrilégio ou violação de tabu, punido pelos castigos mais severos. Em decorrência disto, o rei aprisiona Arisleu e seus companheiros numa tríplice casa de vidro, juntamente com o cadáver do filho do rei. Os heróis ficam portanto retidos no mundo inferior, ou melhor, no fundo do mar, onde deverão permanecer por oitenta dias, a um calor extremo e expostos a todos os terrores. A pedido de Arisleu, Beva é presa com eles. (Em outra versão da Visio, a prisão é interpretada como sendo o útero de Beya<sup>44</sup>.) Assim, eles são subjugados pelo inconsciente e abandonados a ele; isto significa que se entregaram

<sup>42.</sup> MAIER, Symbola, p. 343s: "(Anonymus philosophus Delphinas, secreti maximi, tractatus): De matre cum filio ex necessitate naturali conjungenda clarissime loquitur; si enim unus sit masculus et una foemina, eius mater, in mundo, annon hi duo conjungendi sint, ut genus humanum inde multiplicetur?... eodem modo cum saltem in arte chymica sint duo subjecta, quorum unum alterius mater est, haec copulanda" etc. [Delphinas, um filósofo anônimo, fala claramente no Tratado do Segredo máximo, que, por uma necessidade natural, a mãe precisa unir-se ao filho, porque, se no mundo houvesse um único homem e uma única mulher, ou seia, sua mãe, não teriam eles que se unir a fim de multiplicar a humanidade? ... de qualquer modo, também existem na Arte Química dois sujeitos, um dos quais é mãe do outro e eles devem ser unidos.] - op. cit., p. 515, encontra-se um Epithalamium honori nuptiarum Matris Beiae et filii Gabrici, que inicia com as seguintes palavras: "Ipsa maritali dum nato foedere mater / lungitur, incestum ne videatur opus. / Sic etenim Natura jubet, sic alma requirit / Lex Fati, nec ea est res male grata Deo" (Quando a própria mãe se une a seu filho maritalmente, não se considera este ato como incestuoso. Pois é a natureza que assim ordena e assim exige a sagrada lei do destino, e o fato não desagrada a Deus].

<sup>43.</sup> O medo dos espíritos significa psicologicamente a subjugação da consciência pelos conteúdos autônomos, o que equivale à perturbação mental.

<sup>44.</sup> Rosarium em: Art. aurif. II, p. 246.



Fig. 168. O rei, como "prima materia", devorando o filho. LAMBSPRINCK, Figurae et emblemata (1678)

à morte voluntariamente, a fim de gerar uma vida fecunda naquela região da alma que até então jazia numa inconsciência obscura e na sombra da morte (fig. 171).

Muito embora a possibilidade de vida seja sugerida pelo par irmão-irmã, esta oposição inconsciente deve ser ativada pela intervenção da consciência; se assim não fosse, ela permaneceria latente. Trata-se porém de uma tarefa perigosa. A súplica angustiada da Aurora consurgens é compreensível: "Horridas nostrae mentis

438

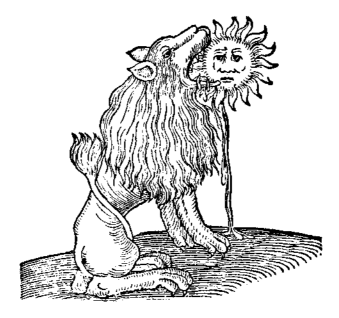


Fig. 169. O "leão verde" devorando o sol. Rosarium philosophorum (1550)

purga tenebras, accende lumen sensibus". <sup>45</sup> (Afastai as trevas horrendas de nossa mente e acendei a luz de nossos sentidos). Compreende-se também MICHAEL MAIER, que encontrou pouca gente disposta a mergulhar no mar <sup>46</sup>. Arisleu corre o perigo de sucumbir ao destino de um Teseu e de um Peirithoos, que em sua nekyia (descida) se enraizaram nos rochedos do Hades. Isto quer dizer que a consciência, ao avançar por regiões desconhecidas da alma, é dominada pelas forças arcaicas do inconsciente — espécie de repetição do abraço cósmico do "nous" e da "physis". A meta da

<sup>45.</sup> I, cap. IX, 4ª Parábola (p. 76). A passagem é oriunda da primeira "oratio" do terceiro domingo do Advento: "... et mentis nostrae tenebras gratia tuae visitationis illustra" (e ilumina as trevas do nosso Espírito com a graça da tua visitação).

<sup>46. &</sup>quot;Nonnulli perierunt in opere nostro" [Não são poucos os que pereceram ao longo da nossa obra], como diz o Rosarium. O momento da tortura também é muito enfatizado em: Allegoriae super librum Turbae (Art. aurif. I, p. 139s): "Accipe hominem, tonde eum, et trahe super lapidem... donec corpus eius moriatur..." [Toma o homem, corta-lhe os cabelos e arrasta-o sobre a pedra... até que o seu corpo morra].

descida no mito do herói é caracterizada de um modo geral pelo fato deste aventurar-se numa região perigosa (águas abissais, caverna, floresta, ilha, castelo, etc.), onde poderá encontrar o "tesouro difícil de ser alcançado" (tesouro, virgem, elixir da vida, vitória sobre a morte, etc.) (fig. 172).



Fig. 170. A "viagem marítima noturna" (José na cisterna, Cristo na sepultura, Jonas engolido pela baleia). Biblia pauperum, edição alemã (1471)

No fundo, o medo e a resistência que todo ser humano experimenta em relação a um mergulho demasiado profundo em si mesmo é o pavor da descida ao Hades. Se fosse resistência apenas, o caso não seria tão grave. Na realidade porém emana desse substrato anímico, desse espaço obscuro e desconhecido uma atração fascinante a qual ameaça tornar-se tanto mais avassaladora quanto mais nele se penetrar. O perigo psicológico desse momento corresponde a uma desintegração da personalidade em suas componentes funcionais: as funções isoladas da consciência, os complexos, os fatores hereditários, etc. A desintegração — uma esquizofrenia funcional ou mesmo real — é o que sucede a Gabricus

<sup>47.</sup> O espaço quadrado como espaço da alma, compare-se com Traumsymbole des Individuationsprozesses [Símbolos Oníricos do Processo de Individuação] [parte II deste volume]. Segundo PITÁGORAS, a alma é um quadrado (ZELLER, op. cit. III / 2ª sec., p. 120).

<sup>48.</sup> Simbolizada por uma mulher com poderes mágicos ou por virgens lascivas, como em Poliphile (comp. com fig. 33) BÉROALDE DE VERVILLE, Le Songe de Poliphile. Motivos semelhantes em Símbolos Oníricos [parte II deste volume].



Fig. 171. Viagem marítima noturna de Hércules na taça do sol. Fundo de um vaso ático (Vaticano, séc. V aC)

(na versão do Rosarium philosophorum): ele se desintegra em átomos no corpo de Beya<sup>49</sup>, o que corresponde a uma certa forma de "mortificatio" (fig. 173).

49. Rosarium em: Art. aurif. II, p. 246s: "Nam Beya ascendit super Gabricum et includit eum in suo utero, quod nil penitus videri potest de eo. Tantoque amore amplexata est Gabricum, quod ipsum totum in sui naturam concepit, et in partes indivisibiles divisit. Unde Merculinus ait:... Per se solvuntur, per se quoque conficiuntur / Ut duo qui fuerant, unum quasi corpore fiant." [Então Beya monta sobre Gabricus,

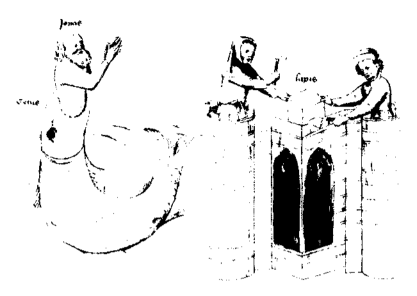


Fig. 172. Jonas salndo da boca da baleia. O final da travessia marítima noturna corresponde à conquista do "lapis angularis" (pedra angular).

Speculum humanae salvationis (séc. XV)

Ocorre aqui uma repetição da "coniunctio" do "nous" com a 440 "physis" Esta união porém é um fenômeno cosmogônico, ao passo que no primeiro caso ocorre uma catástrofe causada pela intervenção dos filósofos. Enquanto a consciência não se manifesta os opostos do inconsciente permanecem latentes. Eles são ativados pela consciência e o "regius filius", o espírito, "logos" ou "nous" é então tragado pela "physis", isto é, o corpo e os órgãos que o

encerrando-o em seu útero, de tal forma que dele nada mais se vê. E ela abraçou Gabricus com amor tão grande, que o recebeu por inteiro em sua natureza, dividindo-o em partículas indivisíveis. Por isso MERCULINUS diz:... Dissolvem-se por si mesmos e juntam-se por si mesmos, para que, de dois que eram, se tornem por assim dizer um só no corpo.] ("Merculinus" é uma correção de "Masculinus" do texto). Assim como o filho do rei, o próprio rei é morto de diversas maneiras, p. ex., a pancadas, ou ele bebe tanta água que adoece gravemente dissolvendo-se nela (MERLINUS, Allegoria de arcano lapidis em: Art. aurif. I, p. 392s).

50. VALENTINUS, Practica em: Mus. herm., p. 394. Outra versão do tema do devorar (op. cit.): Marte dá o corpo do rei para ser devorado pelo lobo (fame acerrima occupatus [acirrado pela fome]), o filho de Saturno (chumbo). O lobo simboliza o apetite da "prima materia" pelo rei, que freqüentemente ocupa o lugar do filho (fig. 175; comp. tb. com figs. 168, 169).



Fig. 173. O assassinato do rei (mortificatio). STOLCIUS DE STOLCENBERG, Viridarium chymicum (1624)

representam adquirem um predomínio sobre a consciência. O mito do herói<sup>51</sup> conhece a condição de ser engolido pela baleia e retido em seu ventre<sup>52</sup> (fig. 174): no interior da baleia é tal o calor que o herói perde o cabelo<sup>53</sup>, isto é, renasce sem cabelos como um

<sup>51.</sup> Ver JUNG, Símbolos da Transformação, passim.

<sup>52.</sup> Ver D'ESPAGNET, Arcanum hermeticae philosophiae em: Bibl. chem. II, p. 655, LXVIII: "Haec prima digestio fit velut in stomacho." [Esta primeira digestão se dá como no estômago].

<sup>53.</sup> FROBENIUS, Zeitalter des Sonnengottes [passim].



Fig. 174. Jonas dentro da baleia. Lamparina de barro dos primórdios do cristianismo

recém-nascido (fig. 176). Esse calor é o "ignis gehennalis", o inferno, ao qual Cristo também desceu para vencer a morte, como parte de sua "opera".

O Filósofo empreende a viagem ao Hades como "redentor". O 441 "fogo oculto" é a antítese interior da umidade fria do mar 54. Na Visio há um calor inconfundível de incubação 55, equivalente ao estado da auto-incubação na "meditatio". Encontramos na ioga da Índia a concepção análoga do "tapas" 56, da auto-incubação. (O exercício do "tapas" tem a mesma finalidade que a da Visio: transformação e ressurreição.) (fig. 177)

54. Turba, Sermo LXVIII: "... opus nostrum... ex maris fit generatione" [Nossa obra surge da geração pelo mar] (RUSKA, p. 167).

55. Compare-se com o banho de suor do rei (Fig. XIV dos Símbolos de LAMBSPRINCK (no Mus. herm., p. 369 entre outros). O processo de incubação do ovo na fabricação do ouro, tal como é descrito por NIKEPHOROS BLEMMIDES περὶ τῆς ἀσγρυσοποιίας (BERTHELOT, Alch. grecs, VI, XX).

56. Compare-se com as minhas explicações em: Súnbolos da Transformação [parágr. 589s].



Fig. 175. O lobo como "prima materia" devorando o rei morto; no plano de fundo: sublimação da "prima materia" e renascimento do rei.

MAIER, Scrutinium chymicum (1687)



Fig. 176. Jonas no ventre da baleia. Saltério de Chludoff (bizantino, séc. IX)

#### F. O TRSOURO OCULTO

O "tesouro difícil de ser alcançado" que se suspeita estar 442 presente na "prima materia" obscura foi simbolizado de diversas maneiras pelos alquimistas. CHRISTOPHORUS PARISIENSIS afirma que o caos (enquanto "materia prima") é obra da natureza sapientíssima. Diz também que a nossa inteligência (intellectus) deve transformar esta obra de arte da natureza, ou seja, o caos, mediante a ajuda do "espírito celestial e ardente" (spiritu), na quintessência de natureza celeste e na essência vivificante (vegetabilis) do céu. No caos, diz ele, existe in potentia a mencionada substância preciosa sob a forma de uma "massa confusa" dos elementos reunidos. Este é o motivo pelo qual a razão humana deve aplicar-se com diligência (incumbere debet), a fim de poder transportar o nosso céu para a realidade (ad actum) 57.



Fig. 177. A "ressurreição" (Sansão carregando as portas da cidade dos filisteus; Cristo ressurgindo do túmulo; Jonas vomitado pela baleia. Biblia pauperum (1471)

57. CHRISTOPHORUS PARISIENSIS, Elucidarius em: Theatr. chem. VI, p. 228s. Compare-se com Mitra nascido de uma pedra "solo aestu libidinis" [somente pelo calor da libido].

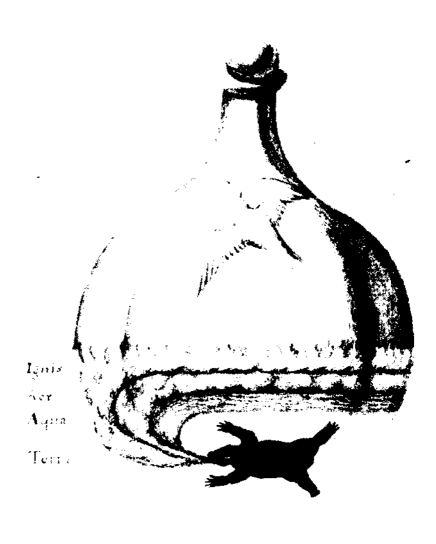


Fig. 178. A pomba (avis Hermetis, pássaro de Hermes), levantando vôo a partir dos quatro elementos, símbolo do espírito que se liberta da prisão da physis. De summa et universalis medicinae sapiantiae veterum philosophorum (Paris, provavelmente séc. XVIII)



Fig. 179. A Trindade alquímica: o rei e seu filho, juntamente com Hermes entre os dois (Hermes = Spiritus Mercurii).

LAMBSPRINCK, Figurae et emblemata (1678)

JOHANNES GRASSEUS desenvolve uma idéia segundo a qual a "materia prima" é o chumbo (dos filósofos), que também é chamado o chumbo do ar<sup>58</sup> (alusão aos opostos internos). Dentro deste chumbo estaria a pomba branca resplandecente (fig. 178), também chamada o "sal dos metais". É a rainha de Sabá, casta, sábia e rica,

58. Ver tb. SENDIVOGIUS, De sulphure em: Mus. herm., p. 612 (do elemento ar): "... extra leve et invisibile, intus vero grave, visibile et fixum" [exteriormente leve e invisível, interiormente, porém, pesado, visível e fixo].



Fig. 180. A Trindade cristă com o Espírito Santo representado por um homem alado.

Gravura do Mestre da Paixão de Berlim (meados do séc. XV)

recoberta pelo véu branco, e que deseja entregar-se unicamente ao rei Salomão 9.

Segundo a concepção de BASILIUS VALENTINUS, a terra (como "materia prima") não é um corpo inerte, mas nela habita o espírito que é a vida e a alma da terra. Todas as criaturas, inclusive os

59. GRASSEUS, Arca arcani em: Theatr. chem. VI, p. 314 menciona "Degenhardus Augustini ordinis Monachus" como sendo o autor desta idéia, numa evidente alusão à "sapientia", como na Aurora.

minerais, recebem a sua força do espírito da terra. O espírito é vida; ele é alimentado pelas estrelas e dá alimento a todos os seres vivos que abriga em seu seio. Como a mãe prenhe de seu filho, a terra (fig. 163) gesta em seu seio os minerais concebidos pelo espírito que ela recebeu do alto. Este espírito invisível é como que uma imagem intangível refletida no espelho; e é a raiz dos corpos necessários ao processo, ou que dele surgem (radix nostrorum corporum) 60 (a raiz de nossos corpos).

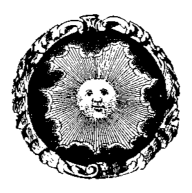


Fig. 181. A face do Sol. BOSCH!US, Symbolographia (1702)

Há uma idéia semelhante em MICHAEL MAIER<sup>61</sup>: através de milhões de revoluções em torno da terra, o sol teceu o ouro dentro da terra. Progressivamente ele imprimiu sua imagem na terra. O ouro é isto. O sol é a imagem de Deus; o coração<sup>62</sup>, a imagem do sol no homem, tal como o ouro dentro da terra é também designado por "Deus terrenus"; Deus é reconhecido no ouro. Esta imagem de Deus que aparece no ouro é a "anima aurea", a qual insuflada no mercúrio comum o transforma em ouro.

<sup>60.</sup> Practica em: Mus. herm., p. 403s.

De circulo physico quadrato. Há uma idéia análoga em EMERSON, Essays I, p. 301s.

<sup>62.</sup> Coração e sangue como sede da alma.

RIPLAEUS acha que se deve extrair o fogo do caos, tornando-o visível<sup>63</sup>. Este fogo é o Espírito Santo que une Pai e Pilho<sup>64</sup>. O Espírito Santo é representado freqüentemente por um ancião alado<sup>65</sup>, por Mercúrio sob a forma do deus da revelação, que corresponde a Hermes Trismegistos<sup>66</sup>, constituindo uma Trindade alquímica juntamente com o rei e o filho do rei (figs. 179 e 180). Deus forjou este fogo nas entranhas da terra, assim como o fogo purgador do inferno: o próprio Deus arde neste fogo<sup>67</sup> em amor divino<sup>68</sup>.

<sup>63.</sup> Opera, p. 146.

<sup>64.</sup> P. ex., nas Figurae de LAMBSPRINCK (Mus. herm., p. 371 [fig. 179]).

<sup>65.</sup> Na Índia deparamos a idéia similar do hamça (cisne).

<sup>66.</sup> SCOTT, Hermetica 1 e II.

<sup>67.</sup> Também designado por "calx viva" (cal viva).

<sup>68.</sup> Gloria mundi em: Mus. herm., p. 246s.

# 5. O paralelo lapis-Cristo

### A. A RENOVAÇÃO DA VIDA

Os exemplos oferecidos no capítulo anterior mostram que um 447 espírito se oculta na "prima materia", tal como na pedra do Nilo de OSTANES. Este espírito foi interpretado como sendo o Espírito Santo, o que coincide com a antiga tradição do "nous" devorado pelas trevas no momento em que é abraçado pela "physis". A única diferença é que o devorado aqui não é mais o feminino por excelência, isto é, a terra, mas sim o "nous" sob a forma de Mercurius, isto é, o Uróboro devorando a própria cauda (fig. 147, etc.). Em outras palavras, trata-se de um espírito ctônico, material, de um hermafrodita, por assim dizer, de aspecto masculino-espiritual e feminino-corporal (figs. 183 e tb. 54, 125 e outras). O mito gnóstico originário sofreu estranhas transformações: o "nous" e a "physis" constituem uma unidade indistinta na "prima materia", tornando-se uma "natura abscondita".



Fig. 182. Cristo Salvador das almas. Afresco na igreja do mosteiro de Braunweiler, Renânia (séc. XII)

O equivalente psicológico deste tema é a projeção de um conteúdo inconsciente altamente fascinante que, como todos os conteúdos deste tipo, apresenta um caráter numinoso, "divino" ou "sagrado". A alquímia propõe-se a alcançar este "tesouro difícil de ser alcançado" e a produzi-lo de forma visível na medida em que a Arte se exerce no laboratório, quer sob a forma do ouro físico, quer como panacéia, quer sob a forma de tintura com poder de transformação. No entanto, uma vez que a atividade química prática jamais foi inteiramente pura, exprimindo também em si e por si os conteúdos do inconsciente do operador, ela era simultaneamente uma atividade psíquica à qual se poderia comparar a imaginação ativa<sup>1</sup>. Aquilo que se capta ativamente através deste método também se exprime na vida onírica. As relações do mundo da intuição alquímica e dessas duas formas do processo de interpenetração inconsciente-consciente são tão próximas a ponto de ser justo supor-se que no procedimento alquímico se trata de processos semelhantes ou iguais aos da imaginação ativa e dos sonhos, e enfim ao processo de indivíduação.

448



Fig. 183. Divindade andrógina entre uma serpente macho com o sol e outra fêmea com a lua .

Camaleu dos fins da era babilônica.

Havíamos deixado Arisleu e seus companheiros juntamente com Beya e Thabritius morto na tríplice casa de vidro, onde haviam sido aprisionados pelo "rex marinus". Eles sofrem o efeito de um calor

1. Expus este método em: O Eu e o Inconsciente. [Compare-se ainda com A função transcendente, Mysterium Coniunctionis (parágrs. 494s e 528s) e Os Fundamentos da Psicologia Analítica (Tavistock Lectures.]



Fig. 184. Os três jovens na fornalha ardente. Relevo de sarcófago da Villa Carpegna, Roma (de antigüidade cristã)

intenso, como os três jovens que o rei Nabucodonosor lançara à fornalha (fig. 184). O rei tem a visão de um quarto personagem semelhante a um filho dos deuses, no relato de Daniel 3,25. Tal visão tem a ver com a alquimia na medida em que esta repete reiteradamente que o "lapis" é "trinus et unus" (três em um) (fig. 185 e fig. 1). A pedra também é constituída pelos quatro elementos, sendo que o fogo – como já vimos – representa o espírito oculto na matéria. Ele é o quarto elemento que apesar de ausente está presente, aparecendo na hora de aflição dentro da fornalha ardente para denotar a presença divina: a ajuda e a conclusão da obra. No momento de sua aflição, Arisleu e seus companheiros vêem em sonhos seu mestre Pitágoras e lhe pedem ajuda. Este envia-lhes seu discípulo Har-



Fig. 185. Embaixo: a tríade como unidade; a quaternidade pousando sobre o binário.

VALENTINUS, Duodecim claves (1678)

foretus, que é o "autor do alimento". Com isto a obra se completa e Thabritius é devolvido à vida. Permitimo-nos supor que Harforetus deva ter trazido o alimento milagroso. No entanto, isto só é esclarecido graças à descoberta de RUSKA, que nos elucidou o texto do Codex Berolinensis. Lê-se na introdução deste texto, que não consta nas edições impressas da Visio. Pitágoras diz: 'escreveis e

Harforetus ≈ Horfoltus do Codex Berolinensis (RUSKA, Turba, p. 324s.) Na opinião de RUSKA [op. cit., p. 27] ele é o mesmo que o imperador Herakleios (610-641). Seu papel místico na Visio torna provável uma relação com Harpócrates.

<sup>3.</sup> Consta da Visio Arislei em: Art. aurif. I, p. 149: "... ad Regem dicentes: Quod filius trus vivit, qui morti fuerat deputatus" [... disseram ao Rei: teu filho vive, aquele que foi considerado morto]. E do Codex Berolinensis (RUSKA, op. cit., p. 328): "... et misimus ad regem, quod filius trus commotus est" [mandamos dizer ao rei que teu filho está se mexendo] ("commotus" significa provavelmente que ele está se "mexendo").

<sup>4.</sup> Utilizo a edição de 1593 de Art. aurif. I, p. 146s.

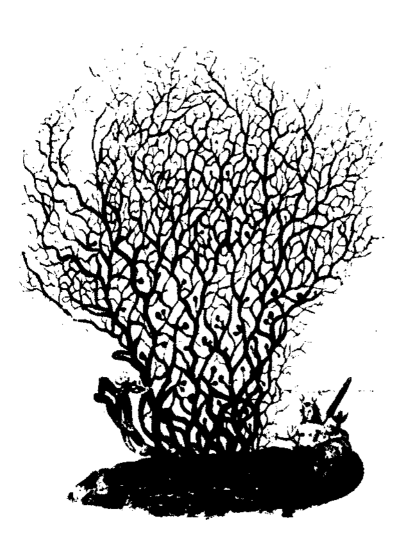


Fig. 186. A árvore de coral no mar. DIOSCÓRIDES, De materia medica (séc. V)

já escrevestes para a posteridade como é plantada esta árvore preciosíssima, e como aquele que come dos seus frutos nunca mais terá fome. Como o objetivo da publicação da Visio é deixar para a posteridade um exemplo do processo, ela trata do plantio das árvores, e o final da lenda mostra o efeito regenerador dos frutos. Enquanto Arisleu padecia e Thabritius jazia no sono da morte, a árvore cresceu e deu fruto. O papel desempenhado por Arisleu na casa de vidro é totalmente passivo. A ação decisiva vem do mestre que envia seu mensageiro com o alimento da vida.

450

Como se sabe, o conhecimento secreto só é recebido por inspiração divina, ou pela boça de um mestre e ninguém pode completar a obra a não ser com a ajuda de Deus<sup>7</sup>. No caso referido, o mestre mítico, o divino Pitágoras<sup>8</sup>, ocupa o lugar de Deus<sup>9</sup> e completa a obra da renovação da vida (fig. 187). Esta intervenção divina, por assim dizer, ocorre no sonho de Arisleu quando ele vê o mestre e pede sua ajuda. Se a união dos opostos, espírito e corpo, expressa por Gabricus e Beya, o assassínio e o cozimento na fornalha correspondem na perspectiva alquimista 10 ao ofertório da Missa, encontramos uma analogia, no que concerne ao pedido de ajuda, no "memento vivorum", na súplica pelos vivos e na lembrança dos mártires, etc., que precedem a transubstanciação. Esta invocação é feita "pro redemptione animarum suarum, pro spe salutis et incolumitatis suae" [pela redenção de suas almas, pela esperança de sua salvação e sua saúdel: os santos são lembrados a fim de que Deus no-las conceda através de seus méritos e intercessão (ut in onmibus protectionis tuae muniamur auxilio [para que por tua proteção e ajuda sejamos em tudo preservados]). O pedido termina com a epiclese que introduz a transubstanciação: "... ut nobis corpus et sanguis fiat" (a fim de que se transforme para nós no corpo e

<sup>5.</sup> RUSKA, op. cit., p. 324. Esta passagem foi alterada em Art. aurif. I, p. 146, para: "... ex arbore illa immortali, fructus... colligere" [colher os frutos daquela árvore imortal].

<sup>6.</sup> Frequentemente a árvore é um "coralium", ou "corallus", um coral, e consequentemente uma "árvore do mar" (fig. 186): "Corallus... vegetabile nascens in mare" [Coral... vegetal que nasce no mar] (Allegoriae super librum Turbae in: Art. aurif. I, p. 143). A árvore do paraíso em PARACELSO, Liber Azoth (SUDHOFF XIV, p. 567).

<sup>7.</sup> Daí a fórmula sempre repetida "Deo adiuvante", "Deo concedente".

<sup>8.</sup> PITÁGORAS era para os neopitagóricos um deus encarnado (compare-se ZELLER, Phil. der Griechen, III / 2ª sec., p. 130).

<sup>9.</sup> Trata-se de uma substituição semelhante à de Poimandro por Hermes. Compare-se com SCOTT, Hermetica I e II.

MELCHIOR CIBINENSIS [comp. com parágrs. 480s deste volume].



Fig. 187. O dragão vomita Jasão, depois de beber a poção oferecida por Atena.

Taça ática (séc. V)

sangue), ou seja, no alimento miraculoso<sup>11</sup>, o φάρμακον ζωῆs (o elixir da vida). Na *Visio*, os frutos da árvore imortal (figs. 188, 189, 190) trazem a salvação. Os "fructus sacrificii missae", os frutos do

11. Uma citação de ALPHIDIUS (MAIER, Symbola, p. 65 – bem como na Aurora I, cap. I) diz: "Qui hanc scientiam invenerit, cibus erit eius legitimus et sempiternus" [Aquele que encontrou esta ciência, nela terá um alimento legítimo e inesgotável]. A sétima parábola da Aurora diz: "Ex his enim fructibus grani (huius) cibus vitae conficitur, qui de coelo descendit. Si quis ex eo manducaverit, vivet sine fame. De illo namque pane edent pauperes et saturabuntur et laudabunt Dominum, qui requirunt



Fig. 188. A árvore dos filósofos, rodeada pelos símbolos do "opus". MYLIUS, Philosophia reformata (1622)

sacrifício da Missa a que a Igreja se refere, não são os mesmos na medida em que subentendem os efeitos morais e outros, e não as substâncias consagradas, as quais também são produzidas "ex opere operato".

eum et vivent corda eorum in saeculum." [Pois é dos frutos deste grão que será preparado o alimento da vida que desce do céu. Se alguém dele comer, viverá sem fome. Pois daquele pão comerão os pobres e ficarão saciados e louvarão o Senhor aqueles que o procuram e seus corações viverão eternamente.]



Fig. 189. O Dragão com a árvore das Hespérides. BOSCHIUS, Symbolographia (1702)

Neste ponto as vias se dividem. O cristão recebe os frutos do sacrificio da Missa para ele, pessoalmente, e para as suas circunstâncias de vida, no sentido mais amplo. O alquimista, por seu lado, recebe os "fructus arboris immortalis" (os frutos da árvore imortal) não só para si mesmo, mas em primeiro lugar para o Rei ou para o Filho do Rei, para a plena realização da substância que busca. Na verdade, ele participa da "perfectio" que lhe proporciona saúde, riqueza, iluminação e salvação; no entanto, como ele não é aquele que deve ser redimido, mas sim o redentor do divino, o que lhe importa antes de tudo é levar a substância à perfeição. Para ele, as qualidades morais existem a priori; ele só as leva em consideração na medida em que elas favorecem ou tolhem o "opus". Coloca toda a ênfase - por assim dizer - no efeito "ex opere operantis", em grau evidentemente muito maior do que a Igreja, uma vez que o alquimista se coloca no lugar do Cristo, imolando-se a si mesmo no sacrificio da Missa. Não se pense porém que é talvez devido a uma megalomania religiosa que ele se arroga o papel de Redentor. Ele o faz ainda menos do que o sacerdote, o qual representa o Cristo no sacrificio. O alquimista ressalta incessantemente a sua "humilitas" (humildade) e sempre inicia seus tratados invocando Deus. Não pensa em identificar-se com Cristo; muito pelo contrário, a alquimia estabelece um paralelo entre a substância procurada, o "lapis", e o Cristo. Não se trata assim propriamente de uma identificação, mas do "sicut" (assim como) hermenêutico, que indica a analogia. A analogia para o homem medieval não é tanto uma figura lógica, como uma identidade secreta, resquício vivo de um modo primitivo

367



Fig. 190. A árvore do culto com serpente. Fragmento de um antigo manuscrito mexicano dos maias

de pensar. O rito da bênção do fogo<sup>12</sup> na Sexta-Feira Santa é um exemplo instrutivo deste fato (fig. 191). O fogo é como que o Cristo (imago Christi). A pedra cujo atrito produz o fogo é a "pedra angular", outra "imago"; e a centelha que salta da pedra é mais uma "imago Christi". A analogia disto com a extração do "pneuma" da pedra no "dictum" de OSTANES é evidente. O "pneuma" como fogo, Cristo como fogo (fig. 58) e como elemento oposto no interior da terra são idéias que nos são familiares. A pedra de onde salta a centelha também é uma analogia do sepulcro na rocha, ou da pedra selando sua entrada. Dentro do sepulcro jazia o Cristo adormecido e preso pelas ataduras da morte durante os três dias da ida aos infernos, isto é, em que desceu ao "ignis Gehennalis". É de lá que ressurge como novo fogo (fig. 234).

Sem sabê-lo, o alquimista ultrapassa a "imitatio Christi", chegando à conclusão a que nos referimos acima. A completa

452

<sup>12.</sup> Parece que o rito da Consagração do Fogo se originou na França; em todo caso, lá já era conhecido no séc. VIII, quando ainda não era praticado em Roma. Isto é atestado através de uma carta do papa ZACARIAS a SÃO BONIFÁCIO. Tudo indica que em Roma só foi introduzido no séc. IX. (BRAUN, Liturgisches Handlexikon, cf. v. "Feuerweihe" [Consagração do fogo]).



Fig. 191. O derramamento do Espírito Santo em forma de línguas de fogo.

Do Perikopenbuch de Munique (séc. XII)

assimilação ao Redentor capacita o assimilado para a obra da redenção no mais profundo de sua alma. Esta conclusão se opera de modo inconsciente; o alquimista nunca é levado a presumir que é o Cristo quem realiza a obra dentro dele. Graças à sabedoria e à Arte que adquiriu ou que Deus lhe concedeu, o alquimista liberta o "nous" ou "logos" criador do mundo, perdido na matéria do mundo, e isto para a salvação da humanidade. O artifex não corresponde ao Cristo, mas reconhece em sua pedra miraculosa a correspondência do Redentor. Deste ponto de vista, a alquimia aparece como uma

continuação da mística cristã, atingindo as profundezas e obscuridades do inconsciente. E isto através da materialização da figura de Cristo levada às últimas consequências, ou seja, até a estigmatização. Só que esta continuação inconsciente não atinge em ponto algum a superfície, permitindo que a consciência se confrontasse com ela. Deste processo inconsciente o que aparece na consciência são apenas alguns sintomas símbólicos. Se o alquimista tivesse conseguido formar uma idéia concreta de seus conteúdos inconscientes, deveria ter reconhecido que tomara o lugar de Cristo. Para sermos mais exatos, deveria ter reconhecido que tomara sobre si o "opus" não enquanto ego, mas enquanto Si-mesmo<sup>13</sup>, do mesmo modo que Cristo: não para resgatar o homem, mas o Divino. Deveria ter reconhecido não só a sua equivalência a Cristo, mas também o Cristo como símbolo do Si-mesmo. Esta conclusão tremenda foi negada à consciência medieval. Para o espírito dos Upanishades seria óbvio o que pareceria absurdo para o cristão europeu. O homem moderno deve quase considerar-se feliz pelo fato de que, no momento da colisão com o pensamento e a vivência orientais, seu empobrecimento espiritual chegou a tal ponto que mal percebeu contra o que estava colidindo. Seu confronto com o Oriente desenrola-se agora no nível totalmente inadequado e inócuo do intelecto e além disso o assunto é delegado a especialistas versados em sânscrito.

#### B. TESTEMUNHOS A FAVOR DA INTERPRETAÇÃO RELIGIOSA

### a) Raimundo Lulo

453

Não surpreende o fato de que a analogia "lapis"-Cristo tenha aflorado relativamente cedo entre os autores latinos, uma vez que o simbolismo alquímico é impregnado de alegorias eclesiásticas. Sem dúvida alguma as alegorias dos Padres da Igreja enriqueceram a linguagem alquímica. Na minha opinião porém é muito difícil reconhecer até que ponto o "opus alchemicum", em suas variadas formas, pode ser compreendido como uma transformação de ritos da Igreja (batismo, Missa) e de dogmas (concepção, nascimento, paixão, morte e ressurreição). Não se pode negar que a Igreja sempre

<sup>13.</sup> Muito embora eu tenha insistido, a cada ocasião que se apresenta, no fato de o conceito do Si-Mesmo, tal como o defini, não coincidir com o da personalidade empírica e consciente, constantemente deparo o mal-entendido que quer que o "eu" coincida com o "Si-Mesmo". Devido ao fato de a personalidade humana ser fundamentalmente indefinível, o Si-Mesmo é um conceito-limite, expressando uma realidade ilimitada em si.

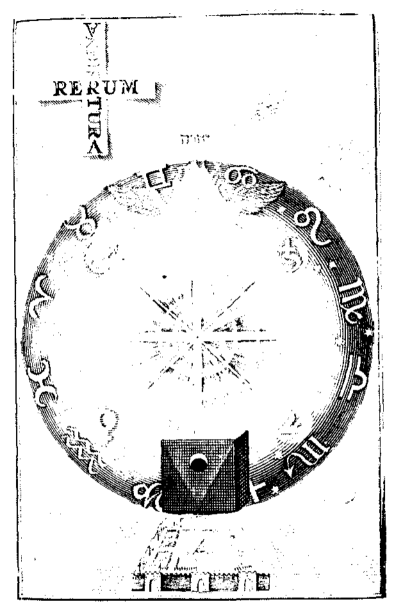


Fig. 192. A quaternidade da cruz no Zodíaco rodeada de seis planetas. Mercurius corresponde à cruz entre o Sol e a Lua: uma paráfrase de Ç. BÖHME, Theosophische Werke (1682)

forneceu à alquimia material novo, reiteradamente; mas no que concerne às idéias básicas originárias constatamos que se trata de elementos oriundos de fontes pagãs, sobretudo gnósticas. As raízes do gnosticismo não radicam no cristianismo; aliás seria mais verdadeiro afirmar que este último assimilou ideías do gnosticismo 14. Além disto, possuímos um texto chinês datado de meados do século Il que denota semelhanças fundamentais com a alquimia ocidental. Qualquer que tenha sido a ligação entre China e Ocidente é incontestável a existência de idéias paralelas na esfera extracristã, onde a influência cristã simplesmente é nula 15. WAITE 16 expressou a opinião de que o paracelsista HEINRICH KHUNRATH (1560-1605). autor do Amphitheatrum publicado em 1598, foi quem pela primeira vez identificou o "lapis" com Cristo. Na obra algo posterior de JAKOB BÖHME, que utiliza muito a linguagem alquímica, o "lapis" já se tinha tornado uma metáfora de Cristo (fig. 192). A hipótese de WAITE é indubitavelmente errônea. Há testemunhos bem anteriores da relação "lapis"-Cristo; o mais antigo que até hoje pude constatar provém do Codicillus (cap. IX) de RAIMUNDO LULO (1235-1315). Embora muitos dos tratados a ele atribuídos pudessem ser redigidos por discípulos espanhóis e provençais, isto não altera em nada a data aproximada dos escritos principais, aos quais pertence o Codicillus. Em todo o caso não conheço opinião alguma fundamentada que situe este tratado em época posterior ao séc. XIV. Lê-se no Codicillus: "E assim como Jesus Cristo, da estirpe de Davi, assumíu a natureza humana para libertar e redimir o gênero humano presa do pecado por causa da desobediência de Adão, na nossa Arte também tudo o que é injustamente difamado será absolvido, lavado e liberto do opróbrio pelo seu oposto<sup>17</sup>."

#### b) O Tractatus aureus

O Tractatus aureus – atribuído a HERMES e considerado, na Idade Média, de origem árabe – seria uma fonte ainda mais antiga se Cristo nele fosse mencionado. A razão pela qual eu me refiro a esse Tratado reside no fato de ele descrever coisas que têm uma

- Compare-se com SIMÃO MAGO, que pertence à era apostólica e já dispõe de um sistema bem desenvolvido.
  - 15. Refiro-me a WEI PO-YANG, An Ancient Chinese Treatise on Alchemy.
  - 16. The Secret Tradition in Alchemy.
- 17."... et ut Christus Jesus de stirpe Davidica pro liberatione et dissolutione generis humani peccato captivati ex transgressione Adae, naturam assumpsit humanam, sic etiam in arte nostra quod per unum nequiter maculatur per aliud suum contrarium a turpitudine illa absolvitur, lavatur et resolvitur" (Bibl. chem. I, p. 884b).

semelhança notável com os acontecimentos misteriosos do tempo pascal, embora apresentadas numa linguagem totalmente diversa. A passagem que nos interessa diz mais ou menos o seguinte:

"Nossa pedra preciosíssima que foi lançada ao monturo tornou-se inteiramente vil... Mas se casarmos o rei coroado com a filha vermelha, esta conceberá ao fogo brando um filho e o nutrirá com nosso fogo... Ele então se transformará e a sua tintura permanecerá vermelha como a carne. Nosso filho de estirpe real toma a sua tintura do fogo; a morte, a escuridão e as águas fogem. O dragão teme a luz do sol e nosso filho morto então viverá. O rei surge do fogo e se regozija com o casamento. Os tesouros ocultos são revelados. O filho se transforma num fogo guerreiro e ultrapassa a tintura, por ser ele mesmo o tesouro, trazendo em si a matéria filosófica. "Aproximemse, ó filhos da sabedoria, e se rejubilem, pois o reino da morte foi superado e o filho reina; suas vestes são vermelhas 18, a púrpura o reveste 19" (fig. 193).

Pode-se interpretar este texto como uma variante do Deushomem mítico e de sua vitória sobre a morte e, assim, como uma analogia do drama cristão. Como ainda se desconhece a idade e origem desse texto de HERMES, não se pode ter a certeza quanto à influência cristã sobre ele. Provavelmente não houve tal influência. Textos muito antigos como o de KOMARIOS<sup>20</sup> não sofreram com certeza essa influência. (Os prefácios cristãos religiosos, etc. nos manuscritos são interpolações dos copistas bizantinos monásticos.) E no entanto o texto de KOMARIOS apresenta todas as características de um mistério de regeneração. Nele, não é um Salvador que opera a ressurreição dos mortos, mas sim a δόωρ θεῖον, a "aqua permanens" dos latinos (fig. 194). O simbolismo cristão da água (aqua = spiritus veritatis, Batismo e Eucaristia) representa um paralelo inegável em relação a isso.

## c) Zózimo e a doutrina do Anthropos

Nos textos mais tardios atribuídos a ZÓZIMO (séc. III) en- 456 contramos o Filho de Deus indubitavelmente associado à arte sacer-

<sup>18.</sup> Compare-se com a Leitura da Quarta-Feira de Cinzas (Is 63,1-7): "Por que tuas vestes estão vermelhas e tuas roupas, como as daqueles que pisam a uva no lagar?" e "que o seu sangue salpicou os meus vestidos". Compare-se com "pallium sanguineum" (manto de sangue) em outros autores.

<sup>19.</sup> Ars chem., p. 7-31. O texto acima ressalta apenas o essencial.

<sup>20.</sup> BERTHELOT, Alch. grecs, IV, XX. O texto poderia pertencer ao séc. I.





Fig. 193. A rosa branca e a vermelha como produtos finais da transformação do rei e da rainha.

Trésor des trésors (aprox. de 1620-1650)

dotal (ἰερατικῆ τέχνη). Reproduzo abaixo, em tradução livre, os trechos referentes à questão<sup>21</sup>:

4,8: Tendo refletido e vivido na comunidade humana, verás que o Filho de Deus... se tornou tudo por amor das almas santas a fim de arrancá-las ao domínio do destino<sup>22</sup>, trazendo-as para o domínio incorpóreo (espiritual) – vê como ele em tudo se tornou: Deus, anjo e homem sujeito à dor e ao sofrimento<sup>23</sup>. Com efeito, como ele tem

<sup>21.</sup> O texto encontra-se em BERTHELOT, op. cit., HI, XLIX, 4-12. RUSKA também dá uma tradução de 2 – 19 em: Tab. smaragd. p. 24-31. SCOTT (Hermetica IV, p. 104) também reproduz este trecho do texto em grego, acompanhado de um comentário. Compare-se além disso com BOUSSET, Hauptprobleme der Gnosis, p. 190s. A tradução acima difere da de RUELLE (BERTHELOT, op. cit.) bem como da de RUSKA em vários pontos. [A fim de não sobrecarregar o texto, renunciou-se a uma tradução das passagens gregas nas anotações, discutíveis do ponto de vista filológico. – O Editor.]

<sup>22.</sup> Heimarmene = fatalidade, destino, necessidade natural.

<sup>23.</sup> Esta frase a partir de "vê" foi eliminada por REITZENSTEIN (Poimandres, p. 103), por considerá-la uma interpolação cristã; o mesmo fez RUSKA (op. cit., p. 25).

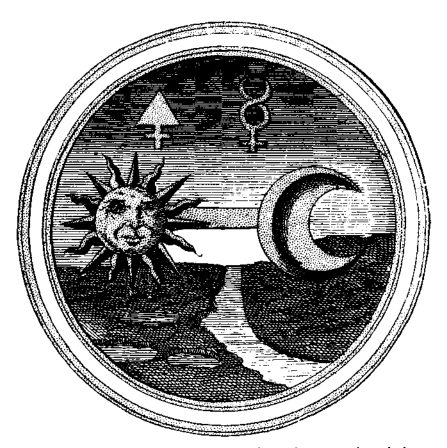


Fig. 194. Sulfur como sol, Mercurius como lua formando a ponte sobre o rio da "água eterna".

BARCHUSEN, Elementa chemicae (1718)

todo o poder, pode tornar-se tudo o que quiser e obedece ao Pai ao penetrar todos os corpos<sup>24</sup>, iluminando o espírito de todas as almas<sup>25</sup>, e incentivando-o (ao espírito)<sup>26</sup> a segui-lo às alturas da

24. RUSKA (op. cit., p. 25): "que habita em todos os corpos". διήκειν no entanto deve ter antes o significado de "atravessar, penetrar". Comp. com BOUSSET, op. cit., p. 191.

25. ἐκάστης [de cada] Cod. A conjectura ἑκάστου [de cada um] é supéflua. 26. ἀνορμάω [lançar-se com ardor ou jogar-se] só pode ser transitivo. RUELLE e RUSKA traduzem: "Assim ele <a saber o Filho de Deus>... subiu ao céu". Esta interpretação, porém, torna sem sentido os acusativos que se seguem e que se referem ao objeto.

região bem-aventurada<sup>27</sup>, lá onde morava antes da criação do corpóreo<sup>28</sup>, ansiando por ele e deixando-se guiar até aquela luz<sup>29</sup>.

- 5: E contempla a Tábua também escrita por Bitos<sup>30</sup> e por Platão<sup>31</sup> três vezes grande, e por Hermes infinitamente grande, dizendo<sup>32</sup> que o primeiro homem é designado, pela primeira palavra hierática "Thoyth"<sup>33</sup>, intérprete de todo ser (Seiende) e que dá nome a todas as coisas corpóreas. Os caldeus, partos, medas e hebreus porém chamam-no Adam, cujo significado é "Terra virgem", "Terra vermelha cor do sangue (ou: ensangüentada)", "Terra ígnea"<sup>34</sup> e
- Quer dizer o vovs (o nous: o numinoso). Compare-se com REITZENSTEIN, op. cit., p. 103, nota 11.
- 28. RUSKA (op. cit., p. 25) diz: "antes de assumir a corporalidade". Como predicativo de γενέσθαι (o devir, o ser) τὸ σωματικόν (o corporal) não pode ter artigo. O sentido mais provável é "antes da criação". Compare-se com o parágrafo 9 (op. cit., p. 27), onde os homens de luz salvam os seus espíritos, ὅπου καὶ πρὸ τοῦ κόσμου ἡσαν (no lugar particular onde se encontravam antes [da criação] do mundo).
- 29. ἀκολουθούντα (acompanhando), ὀρεγόμενον (aspirando a) e ὁδηγούμενον (conduzido, guiado) referem-se a νοῦν (espírito), que também é objeto de ἀνώρμησεν (tender para). SCOTT (op. cit., p. 119) transfere toda esta parte para antes do parágrafo 9 (p. 84), uma vez que ela não cobina com uma doutrina hermética. No entanto ela é a fundamentação evidente da idéia precedente, de que o ser humano não deve rebelar-se exteriormente contra o destino, mas sim esforçar-se interiormente para atingir o autoconhecimento. A submissão exterior do Filho de Deus ao sofrimento constitui um exemplo disso.
- 30. Compare-se com REITZENSTEIN, op. cit., p. 107s. IAMBLICHUS (Demysteriis Aegyptiorum, VIII, 4) menciona um profeta Bitys como sendo intérprete de Hermes junto ao rei Ammon. Parece que ele encontrou a escrita de Hermes em Saïs. Ibidem (X, 7): αὐτὸ δὲ τὸ ἀγαθὸν τὸ μὲν θεῖον ἡγοῦνται τὸν προεννοούμενον δεόν, τὸ δὲ ἀνθρώπινον τὴν πρὸς αὐτὸν ἔνωσιν, ὅπερ Βίτυς ἔκ τῶν Ἑρμαικῶν βίβλων μεθηρμήνευσεν. Segundo DIETERICH (Papyrus magica musei Lugdunensis Batavi, p. 753s) ele é o mesmo que o tessálio Pitys dos papiros mágicos. (WESSELY, Griechischer Zauberpapyrus, p. 92, 95 e 98: Πίτυος ἀγωγή βασιλεί Όστάνη Πίτυς χαίρειν ἀγωγή Πίτυος βασιλείως Πίτυος Θεσσαλοῦ). Além do mais, segundo DIETERICH, eventualmente também é idêntico ao Bithus de Dyrthachium mencionado por PLÍNIO (Livro XXVIII). SCOTT (op. cit., p. 129s) sugere inserir eventualmente Nikotheos ou "que eu escrevi", pensando num desenho.
  - 31. Compare-se com Philebos (18b), Phaidros (274c).
- 32. A divisão por SCOTT é inadmissível. Realmente, em Philebos (18), Thoth não é representado como sendo o "primeiro homem", mas como o "homem divino" e aquele que dá nome a todas as coisas.
- 33. RUSKA (op. cit.): "... o que Thoythos significa traduzido para a linguagem sagrada." Thoythos, no entanto, deve ser um "genitivus explicativus" de φωνή (a palavra), uma vez que o nominativo aparece em outro lugar como "Thoyth". Compare-se também com BOUSSET (op. cit., p. 191).
- 34.  $\pi\nu\rho\dot{\alpha}$  (fogo) Cod. deve ser:  $\pi\nu\rho\rho\dot{\alpha} = da$  cor de fogo. Compare-se com SCOTT, op. cit., p. 121: "A interpretação de Adam como  $\gamma\check{\eta}$   $\pi\alpha\rho\check{\nu}\check{\nu}\nu\sigma$ s (terra virgem) é nitidamente uma combinação do "adamah" hebraico  $\approx \gamma\check{\eta}$  (em grego: terra) (PHILO,

"Terra carnal". Esta interpretação encontra-se nas Bibliotecas dos ptolomeus. Estes depositavam-na<sup>35</sup> em cada santuário, principalmente no Serapeion, na época em que Asenan<sup>36</sup> procurou o sumo-

I, 62) e do grego ἀδμής (indomado) = παρθένος (virgem). Em HESICHIUS encontra-se ἀδάμα = παρθενική γή ("adamah" = a terra virgem); JOSEPHUS, Antiquitates Judaicae, I, 1,2: σημαίνει δε τοῦτο (Αδαμος) πυρρός, ἐπειδήπερ ἀπὸ τῆς πυρρὰς γής ἐγεγόνει, τοιαύτη γάρ ἐστιν ἡ παρθένος γή [e esta palavra (Adam) significa cor de fogo, devido ao fato de ele ter saído da terra cor de fogo, pois esta é a cor da terra virgem]. Compare-se com OLIMPIODORO (BERTHELOT, Alch. grecs, II, IV, 32): οὐτος (Αδάμ) γὰρ πάντων ἀνθρώπων πρῶτος ἐγένετο ἐκ τῶν τεσσάρων στοιχείων. Καλείται δὲ καὶ παρθένος γή, καὶ πυρρὰ γή, καὶ σαρκίνη γή, καὶ γή αιματώδης [porquanto este (Adam), o primeiro de todos os homens, é produto dos quatro elementos. Também é chamado terra virgem e terra cor de fogo, terra cor de carne e cor de sangue]. Compare-se com EUSÉBIO, Evangelica praeparatio, 11, 6, 10s.

35.  $\partial \nu$  (o qual) Cod; REITZENSTEIN e RUSKA:  $\dot{\omega}\nu$  (dos quais).  $\dot{\partial}\nu$  (o qual) eventualmente também se refere ao primeiro homem: isto é, que eles o colocam como Osíris em todos os santuários. Encontramos uma comprovação deste argumento em LYDUS, De mensibus, IV, 53: "... pois há muitas opiniões contraditórias entre os LYDUS, no que se refere ao Deus adorado pelos hebreus. Pois os egípcios, e Hermes em primeiro lugar, afirmam que ele é Osíris, o 'Ser', sobre o qual Platão fala no Timaios <27d>: 'o que é o que é, sem ter tido origem..." Compare-se com REITZENSTEIN (op.

cit., p. 185) acerca da suposta transferência das idéias judaicas para o Egito.

36. παρεκάλεσεν (ele enviou) A... Cod.; REITZENSTEIN e RUSKA: παρεκάλεσαν Άσεναν: quando "eles <os ptolomeus> mandaram chamar o (ou: a) Ásenan". RUELLE, ao invés, interpreta Asenan como sujeito de παρεκάλεσεν (ele mandou). Nada se sabe a respeito de um sumo sacerdote chamado Asenan. Segundo observa SCOTT (op. cit., p. 122), é muito mais provável que se trate de Asenath, a bela filha do sacerdote egípcio Putifar de On (Heliópolis), a qual, segundo Gn 41,50 concebeu dois filhos de José durante o seu cativeiro no Egito. Um Midrash revisado pelos cristãos conta uma lenda segundo a qual essa Asenath se apaixonou por José, que lá aparece como representante do faraó, que no entanto a rejeita pelo fato de ela não professar a sua fé. Ela se converteu então e fez penitência. Depois disso, aparece um mensageiro masculino (na revisão: Miguel), que ela recebe de maneira inteiramente paga, como um δαίμων πάρεδρος (spiritus familiaris), que lhe dá de comer um favo de mel vindo do Paraíso, conferindo-lhe assim a imortalidade. Ele lhe anuncia que José viria e a desposaria, e que de ora em diante o seu nome seria "refúgio". -Compare-se com BATIFFOL, Le Livre de la prière d'Asenath, e REITZENSTEIN, Die hellenistischen Mysterienreligionen, e também OPPENHEIM, Fabula Josephi et Asenathae; WILKEN, Urkunden der Ptolemäerzeit, e KERÉNYI, Die griechisch-orientalische Romanliteratur in religionsgeschichtlicher Beleuchtung, p. 104s. Possivelmente o mensageiro celeste é originariamente Hermes. Assim sendo, o texto poderia talvez ser o seguinte: "Naquele tempo, quando Asenath pediu ajuda ao sumo-sacerdote de Jerusalém, e este lhe enviou Hermes, o qual..." SCOTT propõe substituir Asenath por "Eleasar", que segundo a carta de Aristéias prepara a tradução dos setenta (Septuaginta): neste caso, porém, também se deveria transformar o mensageiro Hermes que segue em  $\hat{\epsilon}\rho\mu\eta\nu\hat{\epsilon}\alpha$  = intérprete. Mas provavelmente se trata de uma lenda totalmente diferente.

sacerdote de Jerusalém<sup>37</sup>, o qual enviou Hermes; este traduziu toda a escritura hebraica para o grego e para o egípcio.

- 6: Assim, o nome do primeiro homem é para nós Thoyth e para eles, Adam, na língua dos anjos. Contudo eles o designavam simbolicamente, referindo-se ao seu corpo  $^{38}$ , pelos quatro elementos de toda a esfera celeste (fig. 195). De fato, a letra A de seu nome indica o ascenso (ἀνατολή), o ar; o D, porém, indica o descenso daquilo que devido ao peso declina (δύσις)  $^{40}$ ...; o M, no entanto, indica o meio-dia (μεσημβρία), o que está no meio desses corpos, o fogo do cozimento que conduz à quarta zona mediana (da maturação)  $^{41}$ . O Adam carnal, em sua formação visível, chama-sẽ Thoyth; o homem espiritual que nele habita, contudo, tem um nome verdadeiro e outro pelo qual é chamado. O nome verdadeiro ainda não o conheço. Somente Nikotheos, aquele que não pode ser encontrado, o sabe. O nome é luz ( $\varphi$ ῶs), e daí o motivo pelo qual os homens eram chamados  $\varphi$ ῶτες.
- 7: Quando o homem-luz<sup>43</sup>, totalmente isento de malícia e de ação, vivia no Paraíso, atravessado<sup>44</sup> pelo sopro do poder do Destino,
- 37. τῶν ἀρχιεροσολύμων (desprovido de sentido) Cod. Conj. τὸν ἀρχιερέα Ἱεροσολύμων (o sumo-sacerdote de Jerusalém). Compare-se com REIT-ZENSTEIN, RUSKA e SCOTT.
- 38. Κατὰ τὸ σῶμα também poderia ser traduzido por "na linguagem do corpo", em oposição à linguagem dos anjos, mencionada anteriormente, assim como ZÓZIMO, aliás, opõe a linguagem espiritual a uma ἔνσωμος φράσις (linguagem encarnada, linguagem física).
  - 39. E também as letras (στοιχεῖα).
- 40. Aqui há certamente uma lacuna onde constava o elemento terra ou eventualmente os elementos terra e água. Em todo caso, o texto está danificado neste ponto. RUSKA sugere colocar ἄλφα τὸ ἄρκτον em vez de τὸν ἀέρα τὸν δεύτερον, para indicar o Norte. SCOTT (op. cit., p. 123) está provavelmente certo ao conservar o τὸν ἀέρα (o ar), uma vez que se trata de uma combinação dos pontos cardeais com os elementos; por isso, acrescenta γῆ (a terra) a δύσις (poente). Para justificar a inserção do ἄρκτος (norte) SCOTT cita os Oracula Sibyllina 3,24: αὐτὸς δη θεὸς ἐσῦ ὁ πλάσας τετραγράμματον Αδὰμ τὸν πρῶτον πλασθέντα, καὶ οὐνομα πληρώσαντα ἀνατολήν τε δύσιν τε μεσημβρίην τε καὶ ἄρκτον [é o próprio Deus que criou Adam, do nome de quatro letras, o primeiro homem criado, cujo nome abrange o levante, o poente, o sul e o norte], e o Livro Eslavo de Henoc, cap. 30.
- 41. RUSKA: "O mais central desses corpos é fogo que faz amadurecer, e aponta para a quarta zona central". REITZENSTEIN omite toda esta passagem.
- 42. ἀγνοῶν [ignorando (particípio presente)] Cod.; ἀγνοῶ [ignoro] Conj. de REITZENSTEIN. διὰ τὸ τέῶς Cod. literalmente "levando em conta o até agora".
- 43. Do  $\varphi\acute{\omega}s$  = homem em Homero, Jogo de palavras entre  $\tau\grave{o}$   $\varphi\acute{\omega}s$  (homem-luz) e  $\grave{o}$   $\varphi\acute{\omega}s$  (homem homérico). Veja RUSKA.
- 44. REITZENSTEIN διαπνεομένω, referente a paraíso: "no paraíso perpassado pelo sopro do destino".

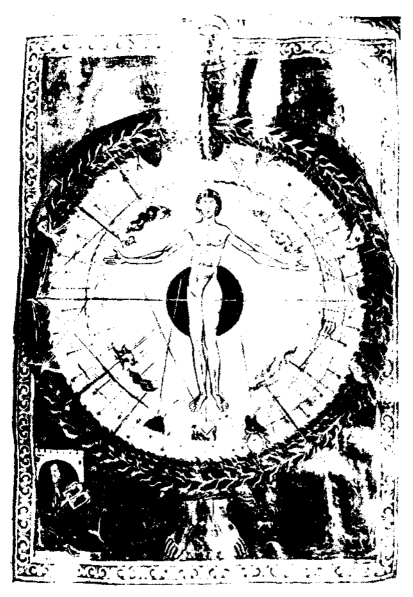


Fig. 195. Criador, macrocosmo e microcosmo em torma humana cercada pelos elementos.

HILDEGARD VON BINGEN, Liber divinorum operum (séc. XII)



Fig. 196. As três manifestações do Anthropos em seu processo de transformação: "corpus", "anima", "spiritus"; embaixo: dragão e sapo como estágio preliminar.

\*\*Ripley Scrowle\*\* (1588)

(os elementos) persuadiram-no<sup>45</sup> a revestir-se do Adam que nele estava<sup>46</sup>, isto é, do Adam forjado pelos quatro elementos e pelo poder do Destino (cp. com figs. 82 e 117)<sup>47</sup>. Em sua inocência porém (o homem-luz) não se recusou a eles. Os elementos vangloriavam-se de tê-lo escravizado. Hesíodo<sup>48</sup>, por seu lado, dizia que o homem exterior era a corrente com a qual<sup>49</sup> Zeus amarrara Prometeu. Depois de prendê-lo dessa forma enviara-lhe outro grilhão: Pandora, que os hebreus chamavam de Eva. Na linguagem alegórica, Prometeu e Epimeteu são uma única pessoa, isto é, alma e corpo. O ser humano<sup>50</sup> ora apresenta a imagem da alma, ora a do espírito e também a da carne (fig. 196), devido à desobediência cometida por Epimeteu contra Prometeu, seu próprio espírito<sup>51</sup>. Nosso espírito declara<sup>52</sup>: "O Filho de Deus que tudo pode e em tudo se torna quando<sup>53</sup> lhe apraz, manifesta-se a cada um<sup>54</sup> conforme deseja; Jesus Cristo entrou em Adam, erguendo-o até a região em que os homens-luz habitavam anteriormente<sup>55</sup>."

8: Aos homens totalmente impotentes, no entanto, ele aparecerá como um homem açoitado e capaz de sofrer. Depois de haver roubado secretamente os homens-luz a ele pertencentes<sup>56</sup> provou – pelo fato de nada ter realmente sofrido – que calcara a morte com os pés e a repelira. Assim, hoje e até o fim do mundo<sup>57</sup> ele está

- 45. REITZENSTEIN completa "os arcontes". No entanto é mais provável que se trate dos otrotxeão (elementos) acima mencionados. Compare-se com Gl 4,9.
- 46. παρ αὐτοῦ (junto a ele) Cod.; REITZENSTEIN, SCOTT e RUSKA παρ αὐτῶν: "Adam encontrado junto a eles".
  - 47. Compare-se particularmente com BOUSSET, op. cit., p. 139.
  - 48. Theogonia (HESíODO), 614.
  - 49. ον (que, acusativo) Cod. ψ (dativo) conj. de REITZENSTEIN.
- 50. "Prometheus" Cod., eliminado por REFFZENSTEIN, por ser uma provável referência ao homem total.
  - 51. vov conjectura de REITZENSTEIN.
  - 52. Personificado segundo REITZENSTEIN: Nous (como Poimandres).
  - 53, STE Cod.; REITZENSTEIN: STL "tudo o que ele quer".
- 54. φαίνει Cod.; RUSKA e SCOTT: φαίνεται "aparece". É possível que a frase seguinte seja o conteúdo daquilo que o Filho de Deus demonstra?
- 55. REITZENSTEIN elimina esta frase como sendo uma interpolação cristã. Segundo PHOTIOS (Bibliotheca, 170), ZÓZIMO teria sido interpretado mais tarde num sentido cristão. SCOTT também omite a palavra "Jesus Cristo" e usa como sujeito, simplesmente, "o Filho de Deus".
- 56. συλλήσας (não tem sentido) Cod.; REITZENSTEIN e SCOTT: συλήσας. RUSKA traduz: "abrindo mão de sua própria humanidade" (?). Quanto ao termo "roubar", comparar com Acta Archelai, XII, onde se diz de Deus: "Hac de causa... furatur eis <os 'principes'> animam suam." [Por este motivo... ele rouba deles <dos principes> a alma deles <ou dele>].
  - 57. REITZENSTEIN também relaciona isto com o que segue.

presente em (muitos) lugares<sup>58</sup> no meio dos seus<sup>59</sup>, oculta e abertamente, aconselhando-os secretamente através de seu próprio espírito<sup>60</sup> a suportar o equívoco do Adam neles existente<sup>61</sup>, que é expulso,<sup>62</sup> açoitado e morto, tagarelando de um modo fátuo e invejando os homens-espírito-e-luz; (assim) estes últimos acabam por matar o seu Adam.

- 9: Isto sucede até a vinda do espírito do Antimimos, que os inveja<sup>63</sup>, querendo que continuem extraviados como antigamente<sup>64</sup>; o Antimimos declara ser o próprio Filho de Deus, apesar de não ter forma corpórea, nem anímica. No entanto, aqueles que se tornaram mais sensatos por serem possuídos pelo Filho de Deus oferecem-lhe o próprio Adam para ser sacrificado e salvam seus espíritos-luz, levando-os àquele lugar que lhes pertence e onde já estiveram antes da criação do mundo. Mas antes que o Antimimos, o invejoso, empreenda estas coisas<sup>65</sup>, envia seu precursor da Pérsia, que divulga falsas histórias e desencaminha os homens pelo poder do destino (heimarmene). Esta última palavra tem nove letras, quando se conserva o ditongo<sup>66</sup>. Depois, após mais ou menos sete períodos<sup>67</sup>, ele aparecerá sob a sua própria forma...
- 10: E estas coisas (são ditas) apenas pelos hebreus, bem como pelos livros sagrados de Hermes, acerca do homem luminoso e seu
  - 58. τόποισι (nos lugares) Cod.; REITZENSTEIN: ἔπεισι, "ele vai para ..."
- 59. ฮบข้อง conjectura de REITZENSTEIN, BOUSSET e SCOTT; ฮบใต้ง (abrindo mão) Cod.; ฮบใใสใต้ง: "ele conversa" (RUELLE).
- 60. RUELLE: "Il conseillait aux siens d'échanger aussi secrètement leur esprit avec celui d'Adam qu'ils avaient en eux..." [Ele aconselhou os seus a trocarem seu espírito secretamente com o de Adam que eles tinham dentro de si.] Isto, porém, torna supérfluo o  $\delta i \dot{\alpha}$ . Compare-se também a passagem  $\varphi \eta \dot{\alpha} \dot{\gamma} \dot{\alpha} \dot{\rho}$  o  $vois \dot{\gamma} \mu \tilde{\omega} v$  ... (e o nosso espírito afirma) e o começo onde o redentor, na medida em que ele ilumina o "nous" de cada alma, a reconduz indiretamente.
- Exetv pode significar "ter que suportar". Tudo indica que com isso os adversários pensam atingir os homens-luz.
- 62. REITZENSTEIN elimina o segundo παρ αὐτῶν. παρά no entanto também pode significar: "afastado do lado de alguém".
  - 63. δι'οῦ ζηλούμενος Cod.; REITZENSTEIN: διὰ ζηλούμενος.
- 64. Omitido por REITZENSTEIN. No entanto isso quer dizer: "antes do aparecimento do redentor".
- 65.  $\pi\rho i\nu$   $\check{\eta}$  (antes que) pode ser construído com acusativo e infinitivo. Então o "Antimimos" é sujeito de  $\tau o\lambda \mu \check{\eta} \sigma a\iota$  e não objeto de  $\check{\alpha} \tau o\sigma \tau \acute{\epsilon} \lambda \lambda \epsilon\iota$ . RUSKA coloca  $v \check{\iota} os$   $\Theta \epsilon o \check{v}$  como sujeito de  $\tau o\lambda \mu \check{\eta} \sigma a\iota$ . No entanto, já há muito tempo não se trata mais dete, uma vez que o seu aparecimento já passou. É mais provável que o próprio Antimimos tenha um precursor.
  - 66. REITZENSTEIN e SCOTT propõem Μανιχαΐος (maniqueu).
  - 67. περίοδον Cod.; περιόδους REITZENSTEIN.
  - 68.  $\dot{\epsilon}\alpha v t \tilde{\phi}$  (a ele) Cod.;  $\dot{\epsilon}\alpha v t o \tilde{v}$  (dele) REITZENSTEIN.

guia, o Filho de Deus, e também acerca do homem terreno, Adam e seu guia, o Antimimos, que afirma por blasfêmia e impostura ser ele próprio o Filho de Deus. Os gregos, por sua vez, chamam o Adam terreno de Epimeteu, cujo próprio espírito e seu irmão (Prometeu) aconselhou-o a não aceitar os presentes de Zeus. Na medida em que cometeu o erro para depois arrepender-se e procurar o lugar da bem-aventurança, ele interpreta que todo e aconselha aqueles que têm ouvidos espírituais; no entanto, aqueles que possuem apenas ouvidos corporais sucumbem à força do destino, por não admitirem ou não concordarem com outra coisa.

11: E todos aqueles que têm sorte com a tintura no momento oportuno levam unicamente em conta o grande Livro sobre os fornos e subestimam a Arte. Não compreendem também o poeta que diz: "Mas os deuses ainda não tinham distribuído os dons aos homens." etc. Nem percebem, nem observam o modo de viver dos homens: e que numa mesma Arte as pessoas atingem a meta de diversas maneiras, cada qual praticando-a de um jeito, segundo as várias características e constelações dos astros, embora no exercício da mesma Arte. E (eles não percebem) que um dado artífice se encontra inativo. outro está só (isolado), os sacrílegos vão longe demais, enquanto outros, demasiado tímidos, ficam estagnados (isto ocorre em todas as Artes); aqueles que praticam a mesma Arte a exercem diferentemente quanto aos instrumentos e procedimentos e têm comportamentos diversos no que se refere às concepções espirituais e à sua realização na prática.

12: E mais do que nas outras Artes, estas coisas devem ser observadas na Arte sagrada.

Ao que tudo indica, o Filho de Deus, em Zózimo, é um Cristo 457 gnóstico, que tem mais afinidade interior com a concepção iraniana do Gayomart do que com o Jesus dos Evangelhos. As relações do

69. REITZENSTEIN e RUSKA supõem a existência de uma lacuna depois da palavra "procurar" e relacionam a palavra "ele" com Prometeu. Mas isto é desnecessário. Epimeteu ἐρμηνεύει [indica] o que deve ser feito ao entendedor espiritual, através do seu destino.

70. Conforme observa SCOTT, trata-se de uma citação inexata da Odisséia VIII, 167: οὐτων οὺ πάντεσοι θεοὶ χαριέντα διδοῦσι ἀνδρασιν (os deuses presenteiam cada indivíduo de maneiras diferentes), num contexto que mostra que os indivíduos recebem dos deuses dons de tipos diferentes, da mesma forma que ZÓZIMO também mostra no que segue que os seres humanos trabalham em todas as Artes de maneiras individualmente diferentes.

71. ἄγων Cod.; ἀργὸν conj. de RUSKA; ἄκρον SCOTT.

72. RUSKA coloca  $\phi\iota\lambda\delta\pi\sigma\nu\sigma$ s (laborioso, ativo) no lugar de  $\mu\delta\nu\sigma$ s (só); no entanto, trata-se de desvantagens que são enumeradas aqui.

autor com o Cristianismo não são claras, uma vez que ele deve ter pertencido sem dúvida à comunidade hermética de Poimandres, conforme se deduz do texto relativo ao Krater<sup>73</sup>. Tal como na alquímia cristã posterior, aqui também o Filho de Deus é uma espécie de paradigma da sublimação, isto é, da libertação da alma da heimarmene (destino). Tanto num caso como no outro, o Filho de Deus é idêntico a Adam, constituído da quaternidade de quatro terras diferentes. É o Anthropos, o primeiro homem, simbolizado pelos quatro elementos, idêntico ao "lapis" que possui a mesma estrutura. Também é caracterizado pela cruz, cujas extremidades correspondem aos quatro pontos cardeais (fig. 197; tb. fig. 82 e 192). Este motivo é frequentemente substituído por viagens que lhe correspondem como a de Osíris<sup>74</sup>, os trabalhos de Hércules<sup>75</sup>, as viagens de Henoc<sup>76</sup> e a "peregrinatio" simbólica aos quatro pontos cardeais, em MICHAEL MAIER (1568-1622)<sup>77</sup> (fig. 97). Há também relatos sobre viagens de Hermes Trismegistos<sup>78</sup>, que talvez tenham inspirado a "peregrinatio" de MAIER; na realidade, é mais provável que este autor tenha representado o "opus" como uma viagem ou odisséia semelhante à dos argonautas, à procura do "aureum vellus" (velo de ouro), mencionado no título de mais de um tratado. Em um tratado atribuído a ALBERTO MAGNO há uma alusão à campanha de Alexandre<sup>79</sup>, sendo que a jornada termina com a descoberta do

73. BERTHELOT, Alch. grecs, III, LI, 8.

74. DIODORUS, Bibliotheca, I, p. 27.

75. O touro de Creta conduz para o Sul, para o Norte (a Trácia) os cavalos de Diomedes, para o Leste (Cítia) Hipólito, para o Oeste (Espanha) o gado de Gerião. As Hespérides que também se encontram no Oeste (como o país dos mortos ocidental) conduzem ao décimo segundo trabalho, a jornada para os infernos (Cérbero).

76. Livro de Henoc (Apokryphen, II, p. 248s). As viagens vão em direção dos quatro pontos cardeais. No Ocidente ele encontra um mundo subterrâneo dividido em quatro partes; dessas partes, três são escuras e uma, clara.

77. A viagem inicia-se na Europa e leva para a América, Ásia e finalmente à África, em busca do Mercurius e da Fênix (Symbola, p. 572s).

78. Em MARIUS VICTORINUS (HALM, Rhetores Latini minores, p. 223, citado por: REITZENSTEIN, Poimandres, p. 265, nota 3).

79. "Alexander... invenit sepulcrum Hermetis... et quandam arborem sitam ab extra intus tenentem viriditatem gloriosam: super eam ciconia... ibi sedebat, quasi se appellans circulum Lunarem: et ibi ipse aedificavit sedes aureas et posuit terminum itineribus suis idoneum." [Alexandre... encontrou o rúmulo de Hermes... e do lado de fora uma certa árvore de um verde maravilhoso em seu interior: no topo da árvore, uma cegonha... lá pousava, como se chamasse a si própria o círculo lunar: e lá ergueu tronos de ouro, pondo um fim adequado às suas jornadas.] (Super arborem Aristotelis em: Theatr. chem. [1602] II, p. 527.) Aqui a cegonha é uma "avis Hermetis", tal como o ganso e o pelicano (fig. 198).

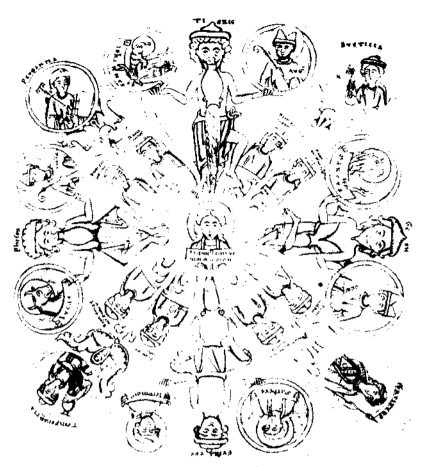


Fig. 197. Cristo no centro dos quatro rios do Paraíso, dos Evangelistas, dos Pais da Igreja, das virtudes, etc.

PEREGRINUS, Speculum virginum (séc. XV)

túmulo de Hermes. A seu lado (em lugar da Fênix) há uma cegonha pousada na árvore.

Adam corresponde a Thoth  $(\Theta\omega\tilde{v}\theta)$ , o Hermes egípcio (v. fig. 468). O homem espiritual interior nele existente é chamado  $\varphi\tilde{\omega}s$  (luz). NIKOTHEOS, que conhece o seu nome secreto, aparece duas vezes em ZÓZIMO, como um personagem misterioso 80. Um texto gnóstico

80. No mesmo tratado (BERTHELOT, Alch. grecs, III, XLIX, 1).

copta também se refere a ele, como sendo aquele que contemplou o Monogenes (Unigenitus). PORFÍRIO o menciona (na Vida de Plotino) como sendo o autor de um apocalipse<sup>81</sup>. Os maniqueus colocam-no entre os profetas ao lado de Shêm, Sêm, Enós e Henoc.<sup>82</sup>



Fig. 198. Anser ou Cygnus Hermetis (cisne de Hermes). Hermaphroditisches Sonn- und Mondskind (1752)

Prometeu e Epimeteu representam o homem interior e exterior, tal como Cristo e Adam. O poder "de tornar-se tudo", atribuído ao Filho de Deus, não é apenas uma propriedade do pneuma, mas também do mercúrio alquímico, cuja capacidade ilimitada de trans-

<sup>81.</sup> BAYNES, A Coptic Gnostic Treatise, p. 84s. Compare-se também com BOUS-SET, Hauptprobleme der Gnosis, p. 189, e SCHMIDT, Texte und Untersuchungen zum Neuen Testament, p. 135s; e também Turfanfragment M 299a em: HENNING, Ein manichäisches Henochbuch, p. 27s.

<sup>82.</sup> PUECH, Der Begriff der Erlösung im Manichäismus, p. 197s.

formação é louvada<sup>83</sup> de acordo com a versatilidade do mercúrio astrológico (fig. 24). Ele é a "materia lapidis", isto é, a substância de transformação por excelência. Da mesma forma atribui-se ao mercúrio o poder de penetração (fig. 150). Ele penetra nos corpos<sup>84</sup> como um veneno<sup>85</sup>.

O Antimimos, o imitador, princípio do mal, aparece como o adversário do Filho de Deus. Ele também se considera um Filho de Deus. Os opostos inerentes à divindade aqui se separam nitidamente. Encontramos este demônio como ἀντίμιμον πνεῦμα (espírito da contrafação) em muitas passagens. No corpo do ser humano ele se acha como espírito das trevas, obrigando a alma a realizar todas as suas tendências pecaminosas 6. O paralelo desta oposição é a dupla natureza do Mercurius, que se revela no processo alquímico principalmente através do Uróboro, o dragão que se devora a si mesmo: ele copula consigo mesmo, matando-se e ressuscitando a si mesmo. Hermafrodita, é constituído de opostos e ao mesmo tempo é o símbolo unificador dos opostos (fig. 148). Por um lado, é um veneno mortal, basilisco e escorpião; por outro lado, panacéia e "salvator" (fig. 199).

ZÓZIMO revela-nos com suas explanações quase toda a teologia 461 da alquimia, secreta e bem peculiar, ao traçar um paralelo entre o sentido oculto do "opus" e o mistério gnóstico da redenção. Com esta constatação pretende-se apenas sugerir que a analogia Cristo-lapis dos latinos tem precedentes gnóstico-pagãos e não foi de modo algum uma especulação exclusiva da Idade Média.

<sup>83. &</sup>quot;... seque pro libitu suo transformat, ut varias larvas induat." [... e ele se transforma da maneira que quer, assumindo diversas formas (máscaras)] (PHILALETHES, Metallorum metamorphosis, p. 771). "... dicitur enim Mercurius propter suam mirabilem convertibilitatis adhaerentiam" (pois ele é denominado Mercurius, devido a sua maravilhosa capacidade de transformação] (AEGIDIUS DE VADIS, Dialogus em: Theatr. chem. [1602] II, p. 118).

<sup>84. &</sup>quot;... omnemque < rem> solidam penetrabit" [e ele penetrará todas as coisas sólidas] (Tab. smaragd., p. 2). "... est oleum mundissimum, penetrativum in corporibus" [ele é um óleo puríssimo que penetra os corpos] (Rosarium em: Art. aurif. II, p. 259). "... spiritus vivus, et in mundo talis non est, qualis ipse est: et ipse penetrat omne corpus..." [um espírito vivo, como não existe outro no mundo: e ele penetra todo corpo] (Rosinus ad Sarratantam em: Art. aurif. 1, p. 302).

<sup>85.</sup> DJÂBER [GEBER], Le Livre de la miséricorde em: BERTHELOT, Chimie au moyen âge III, p. 181. "Tunc diffundit suum venenum" [Então ele espalha o seu veneno] (LAMBSPRINCK, Figurae, p. 352). "Venenosus vapor" [vapor venenoso] (FLAMMEL, Summarium philosophicum, p. 173). "Spiritus venenum" [espírito-veneno] (RIPLEY, Opera, p. 24). "Mercurius lethalis est" [O mercúrio é letal] (Gloria mundi, p. 250).

<sup>86.</sup> Pistis Sophia, p. 46 e 207.



Fig. 199. Representação do hermafrodita com a esfera alada do caos, dos sete planetas e o dragão.

JAMSTHALER, Viatorium spagyricum (1625)

### d) Petrus Bonus

A fonte mais antiga acerca da relação da pedra com o Cristo parece ser o texto de PETRUS BONUS de Ferrara 87, datado de 1330 a 39. Aqui vão reproduzidos extratos de sua interpretação 88:

87. Impresso em Bibl. chem., p. 8. GESNER menciona BONUS como contemporâneo de RAIMUNDO LULO. MAZZUCHELII, que viveu mais tarde (1762), afirma, contudo, que PIETRO ANTONIO BONI vivera por volta de 1494. FERGUSON (Biblioteca chemica I, p. 115) deixa a questão em aberto. A data acima deve ser considerada com reserva. A primeira edição da Pretiosa margarita novella encontra-se em LACINIUS, Pretiosa margarita novella de thesauro (Veneza, 1546), fls. 1s: "Quia consuevit non solum..." [pois ele tem o costume não apenas...]. Aqui falta a introdução dada por MANGETUS (Bibl. chem.). Os autores citados no texto viveram antes do séc. XIV. Quanto ao conteúdo também não há razões para situar a época da criação do texto depois da primeira metade do séc. XIV.

88. Cap. VI (Bibl. chem. II, p. 29s).



Fig. 200. Águia e cisne como símbolos do "spiritus" sublimado; Saturno no primeiro plano, à direita.

MYLIUS, Philosophia reformata (1622)

Esta Arte é em parte natural e em parte divina e sobrenatural. Concluída a sublimação (fig. 200) dá-se a germinação de uma alma de um branco resplandecente (anima candida) através da mediação do espírito, com o qual ela própria voa para o céu (fig. 134). Isto constitui clara e manifestamente a pedra. Até aqui o processo, apesar de bastante miraculoso, ainda pertence à esfera da natureza. No que diz respeito porém à fixação e à permanência da alma e do espírito ao final da sublimação, isto ocorre quando se acrescenta a pedra secreta, impossível de ser apreendida pelos sentidos, mas unicamente pelo intelecto, pela inspiração ou revelação divina, ou através dos ensinamentos de um sábio. Alexander diz existirem duas

categorias: a visão pelos olhos e a compreensão pelo coração 89. Esta pedra secreta é uma dádiva de Deus. É a pedra sem a qual a alquimia não poderia existir. É o coração e a tintura do ouro. Sobre ela diz Hermes: "É necessário que no fim do mundo céu e terra sejam ligados; esta é a palavra filosófica 90." Pitágoras também dizia na Turba: "Deus ocultara isto de Apolo a fim de que o mundo não fosse devastado." Assim sendo, a Alquimia está acima da natureza e é divina. Nesta pedra está toda a dificuldade da Arte. O intelecto não consegue compreendê-la, mas precisa acreditar nela como nos milagres de Deus e nos fundamentos da confissão cristã. Eis por que Deus é o único operator, enquanto que a natureza permaneçe passiva. Os antigos filósofos, através do conhecimento de sua Arte. sabiam da iminência do fim do mundo e da ressurreição dos mortos. É então que a alma será de novo ligada ao seu corpo originário, por toda a eternidade. O corpo transfigurar-se-á inteiramente (glorificatum), tornar-se-á incorruptível e de uma sutileza incrível<sup>91</sup>. podendo penetrar tudo o que é sólido. Sua natureza será tanto espiritual como corpórea. Quando a pedra se decompõe, tornando-se pó a modo de um ser humano na sepultura. Deus lhe devolve alma e espírito, retirando-lhe toda a imperfeição; depois, a substância (illa res) é fortalecida e melhorada, tal como o ser humano que se fortalece e rejuvenesce após a ressurreição. Os antigos filósofos viam o Juízo Final nesta Arte, isto é, na germinação e nascimento desta pedra, pois nela ocorre a união da alma a ser beatificada (beatificandae) com seu corpo originário, para a glória eterna. Os antigos também sabiam que uma virgem conceberia e daria à luz a si própria 92. Isto só é possível através da graça de Deus. Este é o motivo pelo qual Alphidius<sup>93</sup> diz, acerca da pedra, que sua mãe é virgem e seu pai não conhece mulher. Além disso sabiam também que Deus

<sup>89.</sup> Os equivalentes psicológicos destas duas categorias são a cognição consciente, baseada essencialmente na percepção sensorial, e a projeção de conteúdos inconscientes, designada pela expressão "cor". Isto porque a região do coração (fig. 149) representa uma primitiva localização da consciência, além de abrigar em nível mais elevado os pensamentos emotivos, i.é, os conteúdos que aínda permanecem sob forte influência do inconsciente.

<sup>90. &</sup>quot;Quod verbum est philosophicum". Penso que devo dar este sentido à frase, pelo fato de uma concepção alquímica mais tardia haver feito distinção entre o Cristo como "verbum scriptum" e o "Lapis" como "verbum dictum et factum" (Epilogus Orthelii em: Bibl. chem. II, p. 526s).

<sup>91. &</sup>quot;subtilitatem fere incredibilem".

<sup>92.</sup> Como analogia de Deus.

<sup>93.</sup> Um filósofo supostamente árabe, do séc. XII.

se tornaria homem no último dia desta Arte 4 (in novissima die hujus artis), quando a Obra se completa. O que gera e o que é gerado tornam-se um: o ancião e o menino, pai e filho. Ora, como nenhuma criatura a não ser o homem pode unir-se a Deus, devido à dissemelhança do primeiro em relação ao segundo, era preciso que Deus se tornasse um com o homem e isto aconteceu em Cristo Jesus e sua Virgem mãe 5. Eis por que Balgus declara na Turba: "Ó milagres da natureza! Transformando a alma do ancião num corpo jovem, e o pai em filho" (fig. 166). Da mesma forma Platão escrevera um evangelho (scribens in Alchemicis [em escritos alquímicos]), completado bem mais tarde por João, o Evangelista. Platão escrevera as palavras iniciais: "No princípio era o Verbo" até esta passagem: "Houve um homem enviado por Deus" Deus mostrou ao filósofo este exemplo miraculoso a fim de torná-lo capaz de executar obras sobrenaturais. Morienus diz que Deus confiou este magistério a seus filósofos e profetas, a cujas almas confiou uma morada no Paraíso 7.

Deste texto, um século anterior ao de KHUNRATH, é possível deduzir sem dúvida alguma que naquela época já era tão evidente a relação entre o mistério de Cristo e o do lapis que o "opus" filosófico representava um paralelo, uma imitação e talvez mesmo uma continuação da obra de redenção divina.

# e) A Aurora Consurgens e a doutrina da "Sapientia"

A fonte seguinte é a Aurora Consurgens<sup>98</sup>, da qual se encontra um manuscrito do séc. XV, em Zurique, o Codex Rhenovacensis (mosteiro de Rheinau). Lamentavelmente, o manuscrito está mutilado, começando pela quarta parábola. O manuscrito chamou a minha atenção pelo fato do impressor de Artis auriferae quam Chemiam vocant só ter editado a segunda parte da Aurora Consurgens

- 94. Portanto, provavelmente na obra alquímica, que procede da mesma forma que a criação e o fim do mundo.
- 95. Também encontramos uma exposição pormenorizada, mas mais tardia, em: De arte chimica (Art. aurif. II, p. 581 e 613).
- 96. BONUS refere-se aqui a um escrito mais antigo, pseudoplatônico, que até hoje não consegui comprovar, que já continha um paralelo Lapís-Cristo. É possível que se trate de uma fonte originariamente árabe (sábica?) tal como o Tractatus aureus.
- 97. São "electi" (os eleitos). Influências maniqueístas seriam possíveis em MORIENUS.
- 98. Este texto foi editado em latim e alemão, com comentários da Dra. phil. M.L. von FRANZ [Publicado em 1957 sob o título Aurora consurgens. Um documento atribuído a Santo Tomás de Aquino sobre a problemática dos opostos alquímicos, como vol. III do Mysterium coniunctionis de JUNG. As passagens da Aurora citadas neste volume XII das Obras Completas foram tiradas dessa edição.]

(1593). Apresentava porém uma pequena nota ao leitor, na qual explicava ter omitido deliberadamente todo o tratado das parábolas ou alegorias. Isto porque, segundo a antiquada maneira dos obscurantistas (antiquo more tenebrionum) o autor tratava quase toda a Sagrada Escritura sobretudo Salomão, os Salmos e o Cântico dos Cânticos como se tivessem sido escritos apenas em homenagem à alquimia. Sim, até mesmo o sacrossanto mistério da Encarnação e da morte de Cristo foram por ele distorcidos do modo mais profano: não o fizera (como reconhecia o tipógrafo CONRAD WALDKIRCH) com más intenções, mas segundo a maneira daquela época de trevas (seculum illud tenebrarum). WALDKIRCH referia-se à époça anterior à Reforma, cujas concepções do homem e da matéria e cuja experiência da presença divina no mistério da "materia" já desapareceram do campo visual do protestante.

O tratado encontra-se totalmente preservado no Codex Parisinus Lat. nº 14 006. Há também uma cópia do Tratado na coleção de JOHANNES RHENANUS<sup>99</sup>. A idade do texto atribuído a Santo TOMÁS DE AQUINO († 1274) poderia ser determinada pelo fato de o autor imediatamente anterior nele citado ser ALBERTO MAGNO (1193-1280). Os demais autores que de um modo geral sempre eram citados no séc. XV, ARNALDUS DE VILLANOVA († 1313) e RAIMUNDO LULO († 1315) não são mencionados. Como TOMÁS foi canonizado em 1323, sua fama atingindo então o ápice, valia a pena atribuir-lhe textos a partir dessa data. Assim pois se a época de sua criação for deslocada para a primeira metade do século XIV, não estaríamos longe da verdade. O autor é certamente um clérigo, que conhece sua Vulgata de cor. Toda a sua linguagem é embebida de citações bíblicas e sua mente, repleta de filosofia alquímica. Para ele a alquimia é simplesmente idêntica à "Sapientia Dei" (Sabedoria de Deus). Começa seu tratado com palavras da Sb 7,2 e Pr 1,20-21:

465

"Venerunt mihi omnia bona pariter cum illa 100 sapientia austri, quae foris praedicat, in plateis dat vocem suam, in capite turbarum clamitat, in foribus portarum urbis profert verba sua dicens 101: Accedite ad me et illuminamini et operationes vestrae non confun-

<sup>99.</sup> Harmoniae imperscrutabilis chymico-philosophicae Decades duae, II, p. 175s. Compare-se com KOPP, Die Alchemie II, p. 343.

<sup>100.</sup> Vulgata, Sb 7,11: "Venerunt autem mihi omnia bona pariter cum illa <sapientia> et innumerabilis honestas per manus illius" ("Então, junto com ela vieram todas as coisas boas para mim e em suas mãos havia uma riqueza incalculável". Apokryphen I, p. 489).

<sup>101.</sup> Vulgata, Pr 1,20; Zürcher Bibel, Pr 1,20s: "A sabedoria clama na rua, sua voz eleva-se nas praças abertas, ela prega sobre os muros, na entrada das portas da cidade ela pronuncia suas palavras".

dentur<sup>102</sup>, omnes qui concupiscitis me<sup>103</sup>, divitiis meis adimplemini. Venite ergo filii, audite me, scientiam Dei docebo vos. Quis sapiens et intelligit hanc, quam Alphidius dicit homines et pueros in viis et plateis praeterire et cottidie a iumentis et pecoribus in sterquilinio conculcari..." (Todos os bens vieram a mim com essa sabedoria do sul, que predica nas ruas; sua voz ecoa nas praças, clama sobre a cabeça da multidão, e à entrada das portas da cidade lança seu apelo, dizendo: "Vinde a mim e sede iluminados e vossas ações não serão confundidas, todos vós que me desejais, sereis cumulados com as minhas riquezas. Vinde pois, filhos meus, escutai-me e eu os ensinarei a ciência de Deus. Quem é sábio e a compreende, a ela de quem Alphidius diz que homens e crianças passam ao seu lado nas ruas e nas praças e todos os dias ela é pisada no esterco por jumentos e pelo gado...")

A "sapientia austri" (sabedoria do sul) na linguagem 466 patrística 104 é a sabedoria do Espírito Santo. Para o nosso autor "Sapientia" é "regina Austri, quae ab oriente dicitur venisse, ut aurora consurgens" (a rainha do vento do Sul 105, da qual se diz que chegou do Oriente, como a aurora que surge 106) (fig. 201).

Sem mencionar nosso texto o Rosarium philosophorum cita o 467 seguinte<sup>107</sup>:

"Esta (sapientia) é minha filha e por sua causa se diz que a Rainha do Sul veio do Oriente, como a aurora que surge, a fim de ouvir,

- 102. Vulgata, SI 33,6: "accedite ad eum <Dominum> et illuminamini et facies vestrae non confundentur"; Zürcher Bibel, SI 34,6: "Olhai para ele e vosso semblante se iluminará e não sereis confundidos." E também Vulgata, Eclo 24,30: "Qui audit me non confundetur et qui operantur in me non peccabunt." ("Aquele que me ouve não será confundido e aqueles que operam por mim não pecarão." Apokryphen I, p. 355: 24,22).
- 103. Vulgata, op. cit., 26: "Transite ad me omnes qui concupiscitis me et a generationibus meis implemini." ("Vinde a mim, vós que me desejais e sede saciados com meus frutos". Apokryphen, I, 24,19).
- 104. EUCHERIUS, Formularium spiritalis intelligentiae; RABANUS, Allegoriae e outros. Compare-se com Vulgata Hab 3,3: "Deus ab austro veniet et Sanctus de monte Pharan"; Zürcher Bibel, Hab: "Deus vem do Sul (Theman), o santo das montanhas de Fară."
- 105. "regina austri surget in iudicio cum generatione ista et condemnabit eam quia venit a finibus terrae audire sapientiam Salomonis et ecce plus quam Salomon hic." [A rainha do Sul aparecerá no julgamento com esta geração e a condenará, pois ela veio dos confins da terra a fim de ouvir a sabedoria de Salomão, e vê, o que há aqui é mais do que Salomão.] (Mt 12,42 e Lc 11,31).
- 106. Vulgata, Ct 6,9: "quae est ista quae progreditur quasi aurora consurgens pulchra ut luna electa ut sol". [Zürcher Bibel, Ct 6, 10: "Quem é ela, que vem chegando como a aurora, bela como a lua cheia, pura como o sol"].
  - 107. Art. aurif. II, p. 294s.



Fig. 201. A Sapientia (Sabedoria) como mãe dos sábios. Tractatus qui dicitur Thomae Aquinatis de alchimia (1520)

compreender e ver a Sabedoria de Salomão; poder, honra, força e domínio são postos em sua mão; ela usa a coroa real das sete estrelas fulgurantes, tal como uma noiva adornada para o seu esposo, e em suas vestes está escrito em letras de ouro, em grego, em árabe e em latim: 'Eu sou a Filha única dos sábios, que os tolos desconhecem completamente."

Trata-se sem dúvida nenhuma de uma citação da Aurora consurgens. No texto original são doze as estrelas e não sete. As sete referem-se ao que tudo indica às sete estrelas na mão do apocalíptico "Similis filio hominis" (semelhante ao Filho do Homem) (Ap 1,13 e 2,1). As sete estrelas representam no Apocalipse os sete anjos das sete igrejas e os sete espíritos de Deus (fig. 202). As sete estrelas têm o subentendido histórico da antiquissima assembléia dos sete Deuses, que posteriormente passaram a ser os sete metais da alquimia (figs. 21, 79, 154 e outras). Eles foram destronados somente pela ciência dos últimos cento e cinquenta anos. Em PARACELSO

os deuses ainda ocupam seus tronos no "mysterium magnum" da "prima materia" como arcontes, "para a sua e a nossa desgraça" 108.

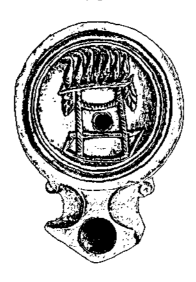


Fig. 202. Mesa de comunhão com sete peixes. Lamparina cristă de argila, de Cartago

O texto original tem, como dissemos, doze estrelas referentes 469 aos doze discípulos e aos doze signos do Zodíaco (fig. 92, 100). A serpente Agathodaimon dos camafeus gnósticos também ostenta doze ou sete raios em torno da cabeça (figs. 203, 204, 205). Em sua segunda homilia CLEMENTE observa que o número dos apóstolos corresponde aos doze meses 109. No sistema maniqueu, o Salvador cria uma roda cósmica com doze casas (o Zodíaco), que serve para a elevação das almas 110. Esta roda tem uma conexão signifi-

108. SUDHOFF XIII, p. 403.

109. CUMONT, Textes et monuments I, p. 356.

110. HEGEMONIUS (Acta Archelai, p. 12s): "Cum autem vidisset pater vivens adfligi animam in corpore, quia est miserator et misericors, misit filium suum dilectum ad salutem animae; hac enim causa et propter Homoforum misit eum. Et veniens filius transformavit se in speciem hominis; et adparebat quidem hominibus ut homo, cum non esset homo, et homines putabant eum natum esse. Cum ergo venisset, machinam quandam concinnatam ad salutem animarum, id est rotam, statuit, habentem duodecim urceos; quae per hanc spheram vertitur, hauriens animas morientium quasque luminare maius, id est sol, radiis suis adimens purgat et lunae tradit, et ita

cativa 111 com a "rota", o "opus circulatorium" da alquimia 112, cuja finalidade é a mesma que a da sublimação, segundo as palayras de DORNEUS: "A roda da criação tem seu ponto de partida na materia prima, e dela passa para os elementos simples"113. O conceito de "rota philosophica" (figs. 80 e 104) é ampliado por RIPLEY, quando este diz que a roda deve girar através das quatro estações do ano e os quatro pontos cardeais. Isto conecta o símbolo à "peregrinatio" e à quaternidade. A roda ampliada torna-se a roda solar, que rola pelos quatro cantos do céu: ela se identifica com o deus sol e com o herói que se submete à paixão dos trabalhos difíceis e da auto-incineração como Hércules, ou ao aprisionamento e desmembramento pelo princípio do mal, como Osíris O carro de fogo no qual Elias sobe ao céu (fig. 207) 114 conhecido do carro de "ELES115: "Toma Helios (fig 1 ixa-a voltar à a serper terra ta sapareça ..as profund 40 o negrume do mar more. ∍vida alguma a do aubstituído no contexto sol submergindo .... pela serpente do Mercurius, isto é, pela substância a ser transformada. MICHAEL MAIER concebe o "opus circulatorium" de fato como uma imagem do curso aparente do sol:

adimpletur lunae discus, qui a nobis ita appellatur." [Mas quando o pai vivo percebeu a alma sendo torturada no corpo, ele, por ser misericordioso e compassivo, enviou o seu filho dileto para a salvação da alma; com este pretexto e por causa do Homoforus ele o enviou. E o filho veio e, transformando-se, assumiu forma humana e mostrou-se aos homens, aliás, como homem, apesar de não ser homem, e os homens presumiram que ele tivesse nascido. Assim sendo, ele veio e montou um dispositivo para a redenção das almas, isto é, uma roda com doze caçambas, movida pela rotação das esferas, que haure as almas dos moribundos; depois elas são colhidas pela luz maior, isto é, pelo sol, com seus raios, que as purifica e as entrega então à lua, e é assim que cresce o disco da lua, como costumamos dizer.] — Esta mesma passagem encontra-se no Panarium de EPIFÂNIO, Haereses, LXVI, p. 447.

- 111. Existem conexões secretas ou pelo menos notáveis paralelos entre a alquimia e o maniqueísmo, que ainda deveriam ser investigadas.
- 112. RIPLEY descreve a transformação da terra em água, da água em ar e do ar em fogo: "Nam rotam elementorum circum rotasti" [tu giraste a roda dos elementos] (Opera, p. 23).
- 113. Philosophia chemica em: Theatr. chem. (1602) I, p. 492. Compare-se também com MYLIUS (Phil. ref., p. 104): "Toties ergo reiterandum est coelum super terram, donec terra fiat coelestis et spiritualis, et coelum fiat terrestre, et jungatur cum terra, tunc completum est opus." [O céu deve ser reproduzido na terra tantas vezes que forem necessárias até que a terra se torne celeste e espiritual, e o céu se faça terrestre, e ligado à terra; a obra então estará concluída.]
  - 114. CUMONT, op. cit., p. 178.
  - 115. Tractatus Aristotelis em: Theatr. chem. V, p. 885s.

"Enquanto esse herói, tal como um gigante alegre<sup>116</sup>, surge no oriente e se precipita em direção ao poente, onde submerge para sempre de novo retornar ao leste, gera este movimento circular e deixa na matéria brilhante do mercúrio, como num espelho, vestígios de formas nas quais o esforço humano pode procurar o ouro liberto de impurezas, testado pelo fogo e pela água e transformado em algo de utilizável e aprazível a Deus Criador<sup>117</sup>."



Fig. 203. A serpente Chnufis com uma coroa de sete raios. Camafeu gnóstico



Fig. 204. A serpente XNOVMIC com cabeça de leão e doze raios sobre uma pedra de altar. Amuleto gnóstico

O círculo descrito pelo sol é "a linha que retorna a si mesma (tal 470 como a serpente que morde a própria cauda)" e na qual podemos reconhecer Deus. Seria a "argila brilhante" que "a roda (rota) e a mão do oleiro supremo e todo-poderoso moldam": substância terrestre em que se reuniriam e prenderiam os raios solares. Esta

116. Referência à Vulgata, Si 18,6s: "in sole posuit tabernaculum suum et ipse tanquam sponsus procedens de thalamo suo / exultavit ut gigans ad currendam viam a summo caeli egressio eius" [Zürcher Bibel, Sl 19,5s.: "Lá ele armou uma tenda para o sol, e ele, qual um esposo, surgiu de seu tálamo (câmara secreta)/ e exultante como um herói percorre a rota; ele sai em um dos extremos do céu..."].

117. "Dum enim Heros ille, tanquam gigas exultans, ab ortu exurgit, et in occasum properans demergitur, ut iterum ab ortu redeat continue, has circulationes causatur, inque materia splendida argenti vivi, velut in speculo, ideas relinquit, ut humana industria aurum inquiratur, ab adhaerentibus segregetur, igne, aqua examinetur, et in usum Deo Creatori placentem transferatur" (De circulo quadrato, p. 15).



Fig. 205. Deusa do destino (?) como serpente de sete cabeças. Selo de São Servácio da Catedral de Maastricht

substância é o ouro 118. Em seu tratado Introitus apertus ad occlusum regis palatium PHILALETHES 119 elabora a concepção de MAIER: Em "nosso" mercúrio estaria contido um enxofre ígneo, ou seja, um "sulphureus ignis". Este fogo é uma "semente espiritual" que nossa virgem 120 recebeu em seu seio, porquanto a virgindade imaculada permitiria o "amor espiritual", segundo o autor do mistério hermético e como a própria experiência o demonstra. Observe-se que esta virgem, por ser "intemerata" (imaculada), mostra uma analogia com Maria, e é fecundada por uma semente que, neste caso, não é o Espírito Santo, mas um "fogo sulfúrico", isto é um "ignis gehennalis" (fogo do inferno) 121. A virgo é Mercurius 122 (fig. 208) e devido à presença do sulfur, princípio ativo-masculino, ela é hermafrodita 123. O sulfur é o "aurum volatile" (ouro volátil) (fig. 209) – um ouro

118. Op. cit., p. 15s.

119. Mus. herm., p. 661.

120. "... nihilominus intemerata remanens" [preservando não obstante a sua virgindade]. Compare-se com "mater amata, intemerata" da hinologia latina; também a "virgo pulchra, ornata, ad persuadendum valde apta" [virgem bela, adornada, nascida para persuadir], aparecendo ora na forma masculina, ora na feminina, entre os maniqueístas das Acta Archelai (op. cit.).

121. Tais paralelos mostram a que ponto, apesar das afirmações em contrário, a obra alquímica é, do ponto de vista cristão, um "mysterium iniquitatis". Num sentido objetivo, no entanto, trata-se apenas de um mistério ctônico, que, conforme demonstro na segunda parte deste volume, tem sua raiz no processo de transformação do inconsciente.

122. A natureza feminina do Mercurius está ligada à lua.

123. A "Virgem masculina" também é uma idéia maniqueísta em TEODORETO.

"espiritual", o "aurum non vulgi" (ouro não vulgar) do Rosarium philosophorum – e simultaneamente o "primum movens, quod rotam vertit axemque vertit in gyrum" (o motor primeiro que faz girar a roda e o eixo circularmente).

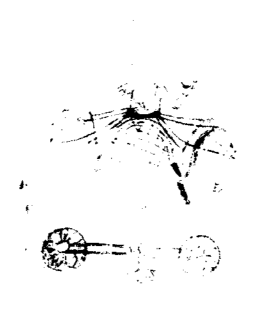


Fig. 206. Helios com um globo radiante em seu carro puxado por quatro cavalos.

Do Saltério Londrino (1066)

LAURENTIUS VENTURA<sup>124</sup> relaciona a roda com a visão de 471 EZEQUIEL. Falando do lapis, ele diz que EZEQUIEL viu "em sua forma a roda na roda e o espírito da vida, que se encontrava no meio das rodas<sup>125</sup>" (figs. 109 e 207). E por isso "este (mysterium) teria

124. Sua obra foi impressa em 1571 na Basiléia.

125. Vulgata, Ez 1,15s: "cumque aspicerem animalia apparuit rota una super terram iuxta animalia habens quattuor facies / et aspectus rotarum et opus earum quasi visio maris / et una similitudo ipsarum quattuor et aspectus earum et opera quasi sit rota in medio rotae" [Zürcher Bibel: "Além disso, vi uma roda no chão ao lado de cada um dos quatro seres animados. A aparência das rodas era como o luzir de um



Fig. 207. A ascensão de Elias ao céu. Afresco cristão primitivo no cemitério de Lucina, Roma

sido chamado por alguns de Deus terrestris<sup>126</sup>. Tal pensamento não é aparentemente uma invenção de VENTURA, mas, como ele indica, uma citação do *Lilium*, fonte que não consegui situar. Em todo o caso ela remonta ao séc. XIV, ou então é ainda mais antiga<sup>127</sup>.

472 A idéia do "opus" circulatório ou da substância arcana rotatória já é expressa no antigo tratado de KOMARIOS, que fala do "mistério do turbilhão" (μυστήριον τῆς λαίλαπος) a modo da roda (τροχοῦ

crisólito, e as quatro rodas tinham todas a mesma estrutura e elas eram construídas de maneira tal, que cada uma das rodas era atravessada no meio pela outra".]. Além disso (op. cit., 20): "spiritus enim vitae erat in rotis" ["pois o espírito dos seres animados estava nas rodas"].

126. De ratione conficiendi lapidis... em: Theatr. chem. (1602) II, p. 259s.

127. Entre os tratados que conheço existem de fato dois intitulados "Lilium": o Lilium inter spinas de GRASSEUS, que pertence porém ao séc. XVII, e o Lilium de spinis evulsum de GUILHELMUS TECENENSIS [Theatr. chem. (1659) IV, p. 887s] que viveu entre o fim do séc. XVI e o começo do séc. XVII. O primeiro Lilium, devido à data, não é levado em consideração, o segundo, porém, pode ser considerado, por ter sido com toda probabilidade erroneamente atribuído a GUILHELMUS. A julgar pelo conteúdo e pelos autores citados (inúmeras citações da Turba, do Tractatus Micreris [Theatr. chem. V], de GEBER etc.; faltando porém ALBERTO, LULO e ARNALDUS) trata-se de um texto antigo, pertencente, talvez, ao tempo do Consilium contugii. A citação acima, porém, não pode ser localizada no mesmo. Lilium ou Lilius também é citado pelo Rosarium philosophorum.



Fig. 208. Mercurius como "anima mundi". Turba philosophorum (séc. XVI)

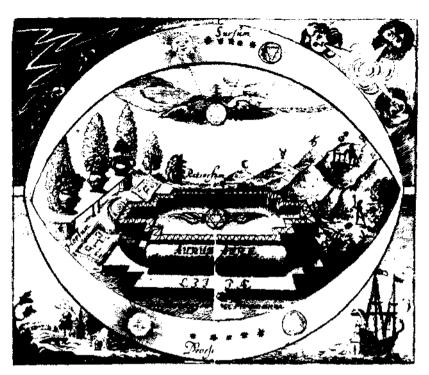


Fig. 209. A esfera alada (chamada "Aurum aurae") como produto final do "opus" alquímico, espelhando-se na Fonte da vida. Representação simbólica do "opus" com seus atributos (árvores, montanhas dos planetas, etc.).

BALDUINUS, Aurum hermeticum (1675)

δίκην) <sup>128</sup>. (Compare-se com Zc 9,14: "et Dominus Deus in tuba caner et vadet in turbine austri" [e o Senhor Deus tocará uma trompa e avançará no turbilhão do sul]). O logion místico de ZÓZIMO <sup>129</sup> deve pertencer a este contexto: "E o que significa isto: 'e a natureza vence as naturezas' e 'ela é levada à perfeição e se torna turbilhonante'?" (καὶ γίνεται ἰλιγγιῶσα). A substância da transformação é uma analogia do universo em rotação, do macrocosmo, ou melhor, um reflexo deste impresso no âmago da matéria. No plano psicológico trata-se de uma espécie de reflexo do céu em rotação no inconsciente, de uma "imago mundi" projetada pelo alquimista em sua

<sup>128.</sup> BERTHELOT, Alch. grecs, IV, XX, 17. 129. Op. cit., III, I.

"prima materia". No entanto, esta interpretação é algo unilateral, uma vez que a idéia da substância arcana inclui também um arquétipo, cuja representação mais simples é a idéia da centelha da alma (scintilla, στινθήρ) e da mônada.

A personificação da Sapientia no livro da Sabedoria de Salomão deu evidentemente ensejo à sua identificação com a "regina austri" (rainha do sul). Na alquimia ela sempre se apresenta como Sapientia Dei e nos escritos dos padres da Igreja o vento sul é uma alegoria do Espírito Santo, provavelmente devido à natureza quente e seca desse vento. Por este motivo, o processo de sublimação é denominado na alquimia árabe "o grande vento do sul", referindo-se ao aquecimento da retorta e do seu conteúdo 130. O Espírito Santo é ígneo e provoca a exaltação. O equivalente do Espírito Santo — se é que se pode dizer assim — é o fogo secreto, o "spiritus igneus" do Mercurius, cujos opostos consistem num "agens" (agente), o fogo, e num "patiens" (paciente), o mercúrio. Pois bem, se ABU'L- QASIM fala do fogo e o denomina o "grande vento do sul", está em concordância com a antiquissima idéia grega de Hermes como sendo o deus do vento 131 (figs. 210 e 211).

Alonguei-me um pouco no tocante ao início da Aurora pelo fato de tratar-se de um exemplo excelente da natureza do texto total, no que se refere à linguagem e também ao conteúdo. Como a Aurora I foi publicada depois como exemplo de um texto alquímico religioso, eu me limito a algumas observações rápidas acerca de alguns paralelos do Cristo-"lapis". Na Aurora I capítulo 2, a Ciência recebe o nome de dom e sacramento de Deus, coisa divina que os sábios ocultaram nas imagens. Disto se conclui que o "opus alchemicum" era considerado no mesmo nível do "opus divinum", isto é, da Missa (v. abaixo). – A Aurora I, capítulo 6, descreve a pedra com palavras

<sup>130.</sup> HOLMYARD (Kitab al-'ilm al-muktasab, p. 43): "... but what of the speach of Hermes in which he says: 'The great south wind when it acts makes the clouds to rise and raises the clouds of the sea.' He said, if the powdering is not successful the compound will not ascend into the top of the retort, and even if it does ascend it will not pour into the receiver. It is necessary to mix with it the first and the second waters before it will ascend to the top of the retort. 'That', he said, 'is the Great South Wind?' He said: 'Yea, O King'' etc. [... mas o que pensar do discurso de Hermes, em que ele diz: 'O grande vento do sul, quando sopra, faz subir as nuvens e levanta as nuvens do mar.' Ele disse que se a pulverização não for conseguida, o composto não subirá à parte superior da retorta, e, mesmo que subisse, ele não se derramaria no recipiente. É necessário misturá-lo à primeira e à segunda águas antes de subir à parte superior da retorta. 'É este', disse ele, 'o Grande Vento do Sul?' 'Sim - 6 Rei', disse ele etc.].

<sup>131.</sup> ROSCHER (Lexikon), cf. v. "Hermes der Windgott" [Hermes, o deus do vento].



Fig. 210. "O vento o carregou em seu ventre" (Tabula smaragdina). O "foetus spagyricus" é o próprio Mercurius renovado.

MAIER, Scrutinium chymicum (1687)

do Cântico dos Cânticos: "Talis erit mihi filius dilectus" e com outras palavras tiradas do Salmo 44: "ipsum videte, speciosum forma prae filiis hominum, cuius pulchritudinem Sol et Luna mirantur." (Este será nosso filho bem-amado... Olhai-o, sua beleza é superior à dos filhos dos homens, e é admirada pelo Sol e pela Lua.) O "filius

132. Vulgata, Ct 5,16: "Talis est dilectus meus" [Este é o meu bem amado].
133. Vulgata Sl 44,3 (designado por epithalamium christianum = cântico nupcial cristão. LUTERO: "um canto da noiva", Zürcher Bibel: "para as núpcias do rei"). "Speciosus forma prae filiis hominum" [Zürcher Bibel 45,3: "Tu és o mais belo entre os filhos do homem"].

philosophorum" é aqui comparado ao "noivo" do Cântico dos Cânticos que, como se sabe, é interpretado como sendo o Cristo. Na "Parabola secunda de diluvio aquarum et morte" (Aurora I, capítulo 7) lê-se: "...virá então a plenitude do tempo, e Deus enviará seu Filho 134 como havia dito e o constituirá herdeiro de todas as coisas, pois por ele também fez o mundo 135 (e) outrora disse a ele: "Tu és meu Filho, hoje te gerei 136; os magos do Oriente ofertaram-lhe também dádivas preciosas", etc. Aquí igualmente o Cristo é um paralelo do "lapis". Na quarta parábola (Aurora I, capítulo 9) a Trindade é tomada como um paralelo (v. tb. figs. 179 e 180): "... como é o Pai, assim é o Filho e o Espírito Santo, e os três são Um, isto é, corpo, espírito e alma; pois toda perfeição repousa no número três, ou seja, medida, número e peso" (fig. 212).

Na sexta parábola (Aurora I, capítulo 9) lê-se:

"Como está escrito na Turba: a Terra carrega tudo, pois é pesada 137, por constituir o fundamento de todo o Céu, uma vez que apareceu seca 138 com a separação dos elementos 139. Abriu-se um caminho sem obstáculo no Mar Vermelho, pois este mar vasto e grande 140

475

134. Gl 4,4.

135. Hb 1,2.

136. Hb 1,5 e 5,5.

137. RUSKA, Turba, p. 178.

138. Compare-se com D'ESPAGNET, Arcanum em: Bibl. chem. II, p. 656 § LXXIII: "Lapidis generatio fit ad exemplum creationis Mundi; suum enim Chaos et materiam suam primam habeat necesse est, in qua confusa fluctuant elementa donec spiritu igneo separentur... Congregantur aquae in unum, et apparet Arida." [A criação da pedra realiza-se de acordo com o modelo da criação do Mundo; pois precisa de seu próprio caos e de sua matéria-prima, em que os elementos se agitam confusamente até serem separados pelo espírito (gneo... As águas juntar-se-ão e a terra seca aparecerá.]

139. "Denique separatur lapis in quatuor elementa confusa, quod contingit per retrogradationem Luminarium" [Finalmente a pedra é separada nos quatro elementos misturados entre si, o que resulta da retrogradação das Luminárias do céu] (op. cit., p. 655 § LXIII). Isto refere-se à "coniunctio" de Sol e Luna, os quais morrem post coitum (após o coito) (fig. 223). Compare-se com a série de símbolos no Rosarium (Art. aurif. II, p. 254s [e também em: JUNG, Psicologia da Transferência]). "Nigro colori succedit albus" [à cor negra segue-se a branca.] Este "enxofre" branco é o "lapis": "Haec terra est alba foliata" [esta é a terra branca folheada] (Bibl. chem. II, LXIV).

140. O "mar" dos filósofos: um "mare sapientiae" - título de Hermes (SENIOR, *Tabula chymica*, p. 31) - é uma alusão evidente a Moisés.

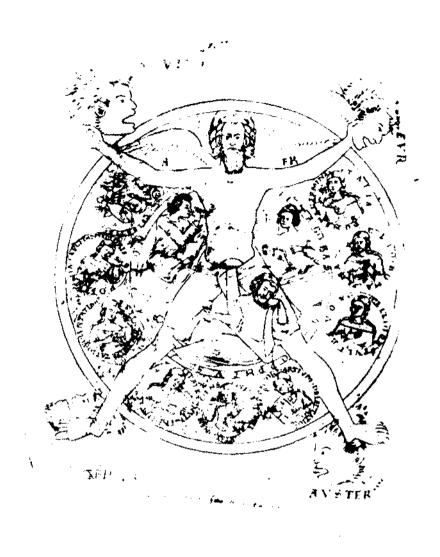


Fig. 211. O deus do ar Aer, como Criador de toda harmonia; no círculo interno: Arion, Pitágoras, Orfeu; no externo: as nove Musas; nos cantos: os quatro ventos. Hermes é um deus do vento. Recueil des fausses décrétales (séc. XIII)



Fig. 212. Representação tricéfala da Trindade. Speculum humanae salvationis (1480)

abalou o rochedo<sup>141</sup>, e as águas metálicas<sup>142</sup> jorraram (fig. 213). Com isto desapareceram na terra seca<sup>143</sup> os ríos que alegram a cidade de Deus<sup>144</sup>; quando os mortais se revestirem da imortalidade e o corruptível do ser vivente revestir-se da incorruptibilidade<sup>145</sup>,

141. Da pedra de onde sai a centelha pneumática também flui a água que cura. Na literatura alquímica mais tardia, esta pedra é muitas vezes comparada ao Cristo (como também na hermenêutica cristá), e dela flui a água miraculosa. Assim diz JUSTINO MÁRTIR (PREUSCHEN, Antilegomena, p. 129): "Cristo brotou de Deus qual fonte de água viva, na terra dos pagãos que não tinham conhecimento algum de Deus <fig. 213>, ele que também apareceu ao vosso povo curando os cegos, mudos e paralíticos de nascença segundo a carne... ele também ressuscitava os mortos... ele... fazia isto para convencer os que estavam dispostos a nele crer de que mesmo um homem acometido de uma enfermidade do corpo qualquer, se cumprir os mandamentos dados por Deus, ele o ressuscitará com corpo intacto em sua segunda vinda, depois de o ter tornado imortal e incorruptível e sem tristeza."

142. Imagem frequente: água mercurial (rivuli aurei) etc.

143. Semelhante às "pluviae et imbres", chuvas que molham e fertilizam a terra sedenta. O rei está sedento e bebe água até dissolver-se a si mesmo (Compare-se com MERLINUS, Allegoria em: Art. aurif. I, p. 392s).

144. Vulgata, SI 45,4: "fluminis imperus laetificat civitatem Dei" [Zürcher Bibel 46,5: "Os braços de um rio caudaloso alegram a cidade de Deus"].

145, 1Cor 15,53.

então verdadeiramente cumprir-se-á a palavra: A morte é engolida na vitória; ó morte, onde a tua vitória? Lá onde teu pecado prevalecia, a graça prevalece agora e com maior poder. Pois assim como todos morrem em Adão, todos ressurgirão para a vida em Cristo. Porque assim como a morte foi trazida por um homem, por ele (Jesus) chegou a ressurreição dos mortos. O primeiro Adão e seus filhos foram criados de elementos efêmeros; consequentemente, aquilo que era composto devia ser decomposto; o segundo Adão designado como o homem filosófico foi criado de elementos puros que se tornarão eternos. O que é constituído de substânçia simples e pura permanece indestrutível por toda a eternidade 46. Assim, Senior afirma: Só uma coisa jamais morre 47, continuando viva e em perene ampliação depois que o corpo for transfigurado na ressurreição dos mortos, no dia do Juízo Final; eis por que a fé testemunha a ressurreição da carne e a vida eterna após a morte. Então o segundo Adão dirá ao primeiro Adão e a seus filhos 148: Vinde, benditos do meu Pai, herdai o Reino eterno que foi preparado para vós desde o princípio da obra 149; comei o meu pão e tomai o vinho que misturei para vós, já que tudo isto foi para vós preparado. Quem tiver ouvidos para ouvir que ouça o que o espírito da Doutrina diz aos filhos da Ciência acerca do Adão terrestre e celeste, aludidos pelos filósofos nos seguintes termos: Quando tiveres obtido água da terra, ar da água, fogo do ar e terra do fogo 150, então possuirás toda a nossa Arte de um modo perfeito" etc.

Nesta passagem, o que é particularmente interessante é o paralelo do "lapis" ou da "aqua sapientum" com o segundo Adão que, através da citação de HERMES em SENIOR, conecta o Cristo com a doutrina do Anthropos da alquimia. Cristo é identificado aqui com o "homo philosophicus", o microcosmo (fig. 214) que é ao mesmo tempo o "Uno que não morre e que vivifica tudo o que está morto". O "homo philosophicus" tem aparentemente um duplo sentido: por um lado significa "o Uno", isto é, a tintura ou o "elixir

<sup>146.</sup> Compare-se com RUSKA, Turba, p. 182s e 115s.

<sup>147.</sup> Uma citação de HERMES em: SENIOR, De chemia, p. 71s (também Bibl. chem. II, p. 227a): "Est mundus minor < i.é, o microcosmo = ser humano>. Item est unum quod non moritur, quamdiu fuerit mundus, et vivificat quodlibet mortuum" etc. [Ele é um mundo menor. Da mesma forma há algo que não morre enquanto existir o mundo, e reanima tudo o que está morto.] A citação refere-se à "aqua philosophica". SENIOR é um cognome de MUHAMMED IBN UMAIL, atribuído, sem certeza, ao séc. X.

<sup>148.</sup> aos filósofos.

<sup>149.</sup> Mt 25,34; em vez de "fundação do mundo" aqui é o início do "opus".

<sup>150.</sup> Uma citação de ARISTÓTELES; comp. com Rosarium (Art. aurif. II, p. 185).



Fig. 213. O milagre da fonte: Moisés golpeia a rocha e a água jorra.

Bible moralisée (séc. XIII)

vitae", mas por outro alude ao homem interior, imortal, idêntico ao Anthropos ou pelo menos relacionado com ele (v. tb. figs. 117, 195 e outras). Esta doutrina é desenvolvida por PARACELSO<sup>151</sup>.

A Aurora prossegue no mesmo estilo e dá, na sétima Parábola, uma "confabulatio dilecti cum dilecta" (conversa do bem-amado com a bem-amada), isto é, "o diálogo amoroso de Cristo com sua Igreja" (Bíblia de Lutero), e termina com estas palavras: "Vê, como é bom e prazeroso para dois habitar num só! Façamos pois aqui três moradas: A primeira, para ti, a segunda, para mim e a terceira, para

151. JUNG, Estudos Alquímicos [parágrs. 165s e 203s].

nossos filhos, pois dificilmente uma corda tripla se rompe<sup>152</sup>." O autor relaciona estas três moradas com o *Liber trium verborum* de KALID<sup>153</sup>. As três palavras "onde toda a Ciência se oculta" devem "ser transmitidas aos devotos, isto é, aos pobres... do primeiro ao último homem." As três palavras são: "Durante três meses a água preserva o feto no ventre materno, durante três meses o ar o aquece (e) o fogo o protege durante o mesmo período de tempo." "E esta palavra – acrescenta KALID – e esta doutrina e a meta obscura são abertas, de modo que se veja a verdade".

Ainda que, de acordo com o texto acima, as três moradas sejam destinadas ao "sponsus Christus" e, como se supõe, à "Sapientia" como "sponsa", a palavra final é da "Sapientia" que oferece duas das moradas ao adepto e aos filósofos filhos da sabedoria. A "corda tripla" (fig. 215) é em primeiro lugar uma referência à íntima ligação entre a "Sapientia" e seus adeptos: no entanto, de acordo com a menção feita por KALID às "tria verba", ela também significa o processo tríplice que leva "corpus", "anima" e "spiritus" da substância de transformação a uma união eterna 154 (figs. 185, 196). O que é unido, isto é, a ligação (em seu sentido químico) é o resultado do "opus", ou melhor, o "filius philosophorum", o lapis, de certo modo comparável ao "corpus mysticum" da Igreja (fig. 234): Cristo é a videira, o todo: os discípulos são os ramos, as partes. De fato, o autor deste tratado dá a impressão de ter introduzido a Sagrada Escritura na alquimia, como o acusaram e não sem razão. É espantoso constatar como ele faz as mais extraordinárias extrapolações de consciência tranguila, sem saber o que está fazendo. Como já mostrei em meu livro Paracelsica, em PARACELSO podemos observar uma atitude semelhante, cerca de duzentos anos depois, tal como no autor do Aquarium sapientum. O autor da Aurora conhece profundamente a Vulgata, dando-nos a impressão de ser um sacerdote. Segundo o testemunho do humanista PATRITIUS, a filosofia hermética não era de forma alguma considerada como algo de oposto ao

478

<sup>152.</sup> Aurora I, Cap. XII, sétima parábola (p. 129).

<sup>153.</sup> Art. aurif. I, p. 352s. KALID [o mesmo que "Kallid"] refere-se ao príncipe omíada KHÂLID IBN JAZID (fim do séc. VII). No entanto, há motivos suficientes para se acreditar que este tratado não tenha sido escrito por ele. (Comp. com LIPPMANN, Entstehung und Ausbreitung der Alchemie, II, p. 122, onde também é indicada a bibliografia sobre esta questão.) - "Os pobres" = nome dado àquele que busca e investiga. Compare-se com "les poures hommes évangélisans" em RUPESCISSA, La vertu et la propriété de la quinte essence, p. 31.

<sup>154.</sup> O processo aqui tem três partes, contrariamente à repartição em quatro dos gregos. Mas isso poderia ser devido à analogia com os nove meses da gravidez. Compare-se esta passagem com a parte II, cap. II deste volume e KALLID, op. cit. (Art. aurif. I, p. 358s).

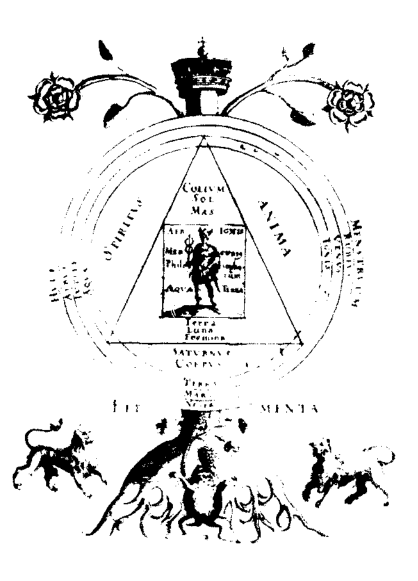


Fig. 214. Símbolo da transformação hermética: o "homo philosophicus" como Mercurius.

NORTON, Mercurius redishus (1630)

cristianismo eclesiástico. Pelo contrário, nela se via um suporte da fé cristã. Por esta razão PATRITIUS pediu ao papa GREGÓRIO XIV, na introdução de seu livro, que deixasse HERMES ocupar o lugar de ARISTÓTELES 155.

O texto da Aurora tem uma importância histórica, pelo fato de ser pelo menos duzentos anos posterior aos escritos de KHUNRATH (1598) e de BÖHME (1610). É curioso notar que a primeira obra de BÖHME também se intitula Aurora, ou o sol do amanhecer. Será que BÖHME conhecia pelo menos o título da Aurora consurgens?

## f) Melchior Cibinensis e a paráfrase alquímica da Missa

A identificação do "lapis" com Cristo tem igualmente uma fonte num documento interessante do início do século XVI. Seu título o comprova. O texto foi enviado ao rei LADISLAU da Hungria e da Boêmia. O autor chamava-se NICOLAUS MELCHIOR VON HER-MANNSTADT 156. Ele representou o processo alquímico sob a forma de Missa (fig. 216):

Introitus missae...: Fundamentum vero artis est corporum solutio. [O fundamento da obra é a dissolução dos corpos.]

Kyrie, fons bonitatis, inspirator sacrae artis, a quo bona cuncta tuis fidelibus procedunt, Eleison. [Senhor, fonte de todo bem, inspirador da Arte ságrada, do qual procedem todas as coisas boas para os teus fiéis, tende piedade de nós.]

155. PATRITIUS, Nova de universis philosophia.

156. Não confundir com MELCHIOR, cardeal e bispo de Bressanone, a quem se atribui o tratado Ein Philosophisch Werck unnd Gesprech von dem Gelben und Roten Man (em: Aurei velleris tractatus III, p. 300s.). Nosso autor é o capelão NICOLAUS MEL-CHIOR SZEBENI, astrólogo da corte do rei depois de 1490. Lá permaneceu ainda após a morte de WLADISLAW II, e sob o reinado de LUÍS II (1506-1526). Após a derrota de Mohàcs (1526) e a morte de LUÍS II, MELCHIOR refugiou-se na corte de FERNANDO I. em Viena. Este mandou executá-lo em 1531. Nosso documento, portanto, deve ter sido redigido antes de 1516. LADISLAU, "Ungariae et Bohemiae rex" (Rei da Hungria e da Boêmia) e WLADISLAW II, que se tornou rei da Boêmia em 1471 e rei da Hungria em 1490, são uma e a mesma pessoa. No texto há a seguinte observação: "ad extirpandum turcam" (para expulsar o turco). Na realidade, Buda (de Budapest) só foi conquistado pelos turcos em 1541; o país, no entanto, já sofria há muito tempo a agressão dos turcos, - O texto citado encontra-se em: Theatr. chem. (1602) III, p. 853s. Título exato: Addam et processum sub forma misae, a Nicolao Melchiori Cibinensi, Transilvano, ad Ladislaum Ungariae et Bohemiae Regem olim missum ("Cibinensis" de "Cibiu" = Szeben).



Fig. 215. A conclusão do processo: "oculatus abis" (provido de olhos, prossegues teu caminho). Hermes, como Anthropos com o artifex e a soror, ligados pela corda tripla; embaixo: Hércules, símbolo predileto devido a seus trabalhos ("opera"); ao fundo, a escada que já não é necessária.

Mutus liber (1702)

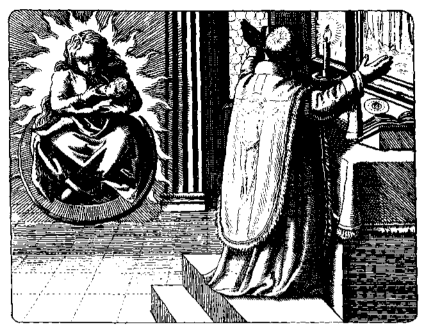


Fig. 216. O artifex como sacerdote; à esquerda, a Terra amamentando o Mercurius criança: "matrix eius terra est" (Tabula smaragdina).
MELCHIOR CIBINENSIS, Symbolum in: MAIER, Symbola aureae mensae (1617)

Christe, Hagie <!>, lapis benedicte artis scientiae qui pro mundi salute inspirasti lumen scientiae, ad exstirpandum Turcam <!>, Eleison. [Cristo, Santo, bendita pedra do saber da Arte, que acendeste a luz da Ciência para a salvação do mundo, para expulsar os turcos, tende piedade de nós.]

Kyrie, ignis divine, pectora nostra iuva, ut pro tua laude pariter sacramenta artis expandere possimus, Eleison. [Senhor, fogo divino, assiste nossos corações, a fim de que para a tua glória possamos propagar os sacramentos da Arte, tende piedade de nós.]

Gloria in excelsis... (símples invocação)

Collecta (oração que precede a leitura da Epístola). O pensamento principal é que o "famulus tuus N.N." exerça a "sagrada Arte da alquimia" para a glória de Deus e a propagação da fé cristã (!).

Epístola (simples invocação.)

Graduale (canto coral geralmente constituído de versículos tirados dos Salmos; antigamente era cantado nos degraus [gradus] do ambão): Surge aquila et veni auster: perfla hortum meum, et fluent aromata illius 157. [Levanta-te, vento do norte, e vem, vento do sul: sopra através do meu jardim e os aromas exalarãol.

Versus: Descendit sicut pluvia in vellum, et sicut stillicidia, stillantia super terram. Alleluia. O felix conditor terrae, nive albior, suavitate dulcior, f(r)agrans in fundo vasis instar balsami. O Salutaris Medicina hominum, quae curas... omnem corporis languorem... O fons sublimis ex quo vere scaturit vera aqua vitae, in praedium tuorum fidelium. (Ele desce como a chuva sobre um velo e como a garoa goteja sobre a terra. Aleluja. Ó Santo Criador da Terra. mais branco do que a neve, mais doce do que a docura, perfumado como o bálsamo no fundo da ânfora. O medicina salutar dos homens, que curas todas as fraquezas do corpo, ó fonte sublime. de onde jorra a verdadeira água da vida nos jardins de teus fiéis.]

Depois do Evangelho se diz uma "Ave praeclara".

Ouero ressaltar acerca disto alguns pontos essenciais (o restante 481 consta nas notas de rodapé): Após a leitura do Evangelho, seguido pelo Credo, MELCHIOR introduz não uma Ave María, mas uma "Ave praeclara" 158, da qual o nosso autor dá só o início, sem concluí-la. "Ave praeclara" é o começo de um hino a Maria atribuído a diversos autores; entre eles, a ALBERTO MAGNO, cuia suposta autoria é particularmente interessante para um alquimista. REMY DE GOUR-MONT<sup>159</sup> cita a seguinte lenda que consta no "Registro de Osnabrück de Santa Maria": uma virgem, em vestes reais, teria aparecido em sonho a Alberto, repreendendo-o por não demonstrar gratidão suficiente pelas graças concedidas a ele pela Virgem Maria. Após o sonho, Alberto teria composto a "Ave praeclara". Para um alquimista, este texto é cheio de alusões sedutoras:

"Ave praeclara maris stella, in lucem gentium Maria divinitus orta... Virgo, decus mundi, regina coeli, praeelecta ut sol, pulchra lunaris ut fulgor...

<sup>157. &</sup>quot;Aquilo" é uma "allegoria diaboli" e "auster" uma "allegoria spiritus sancti". Comp. c. MIGNE, Index de allegoriis (P.L. CCXIX). Entre as autoridades encontramos o conhecido alquimista ALANUS DE INSULIS (MAIER, Symbola, p. 259).

<sup>158.</sup> Conviria completar talvez com a "aqua vitae" acima mencionada, ou melhor, com a "medicina" mencionada adiante, que na realidade é o tema principal.

<sup>159.</sup> Le Latin mystique, p. 129s.

Fac fontem dulcem, quem in deserto petra demonstravit, degustare cum sincera fide, renesque constringi lotos in mari, anguem aeneum in cruce speculari (fig. 217).

Fac igni sancto patrisque verbo, quod rubus ut flamma, tu portasti, virgo mater facta, pecuali pelle distinctos 160, pede, mundis labiis cordeque propinquare 161".

Se o texto de MELCHIOR deixa em aberto a questão de se saber se "praeclara" se refere à "aqua vitae" mencionada acima, não deixa dúvida alguma de que "praeclara" designa não somente a Virgem como é um verdadeiro hino de louvor a Maria. Nosso autor acrescenta: "Ave praeclara deve ser cantada e poderíamos considerá-la o Testamento da Arte', uma vez que toda a Arte da química está nela oculta figuradamente e bem-aventurado é aquele que compreende esta ladainha 162."

Esta ladainha é um hino a Maria; provavelmente se trata do que acabamos de mencionar e isto pode ser deduzido do seguinte texto de MELCHIOR: a Virgem é identificada com o arcanum da Arte, talvez à base do *Testamentum* de RAIMUNDO LULO 163, considerado na época a maior autoridade neste assunto. No tratado de KOMARIOS encontramos uma idéia semelhante, na seguinte passagem: "Ostanes e seus companheiros diziam a Cleópatra: Em ti está oculto todo o terrível e surpreendente mistério 164."

MELCHIOR, no texto que se segue, faz uma verdadeira paráfrase alquímica do hino a Maria:

"Salve, ó bela luminária do céu, luz resplandecente<sup>165</sup> do mundo; aqui tu te unes à luz, aqui se realiza (fit) o vínculo de Marte<sup>166</sup>

160. Comp. com Gn 30,32s.

161. "Ave, estrela resplandecente do mar / Maria que nasceste divina / para iluminar os povos... / Virgem, ornamento do mundo / Rainha do Céu, predileta como o Sol, / bela como o fulgor da Lua... / Faze-nos provar com fé sincera / da doce fonte que jorrou da pedra do deserto / e cingir os rins que o mar banhou / e contemplar sobre a cruz a serpente de bronze. / Ó Virgem, que te tornaste mãe pelo fogo sagrado / pela Palavra do Pai / carregada em teu seio como a sarça ardente / faze que, assim como o gado é diferenciado mediante o pêlo, / nos aproximemos de ti, / com os pés, com lábios puros e com o coração."

162. "Sequentia sancti evangelij, sub tono, Ave praeclara, cantetur; quam testamentum artis volo nuncupari, quoniam tota ars chemica, tropicis in ea verbis occultatur, et beatus" etc.

163. Codicillus seu vade mecum aut cantilena Raymundi Lulli em: Bibl. chem. I, p. 880s.

164. Έν σοι κέκρυπται όλον τὸ μυστήριον τὸ φρικτὸν καὶ παράδοξον (BERTHELOT, Alch grees, IV, XX, 8).

165. Sol.

483

484

166. Referência a Vênus e Marte, presos na rede de Vulcano.



Fig. 217. A "serpens mercurialis" crucificada, a serpente de bronze de Moisés. ABRAHAM LE JUIF, Livre des figures hiéroglyphiques (séc. XVII)

(copula martialis) e a 'coniunctio' de Mercúrio 167. Destes três nasce em primeiro lugar, no leito do rio, pelo magistério da Arte, o gigante vigoroso 168 procurado por milhares e milhares após a dissolução dos três, não em água de chuva..., mas em água mercurial, nesta nossa goma abençoada 169, que se dissolve a si mesma e cujo nome é esperma dos filósofos. Agora ele procura 170 unir-se depressa e desposar sua noiva virgem, fecundá-la no banho, em fogo brando (fig. 218). Mas a virgem não engravida logo, precisa ser beijada e abraçada muitas vezes. Concebe então em seu corpo e assim se forma o embrião portador de felicidade, e tudo isto conforme à ordem da natureza. Depois, no fundo do vaso, aparece o vigoroso etíope, queimado, calcinado, descorado e totalmente morto e sem vida 171 (fig. 219). Ele pede para ser enterrado, regado com sua própria umidade e calcinado aos poucos 172, até surgir do fogo forte sob forma resplandecente... Vê o etíope milagrosamente restabelecido e renovado! Em conseqüência do banho do renascimento ele recebe

167. "Coniunctio" de Mercurius com quem? ou "coniunctio" de dois Mercurius, o masculino e o feminino? Parece tratar-se da união do Sol e Luna, de Marte e Mercurio.

168. "Hic est totius fortitudinis fortitudo fortis" [Ele é a força forte de toda força] (RUSKA, Tab. smaragd., p. 2).

169. A substância especial com que lidou MARIA, a Profetisa e "Irmã de Moisés" (Art. aurif. 1, p. 319s): "Recipe alumen de Hispana, gummi album et gummi rubeum, quod est kibric Philosophorum... et matrimonifica gummi cum gummi vero matrimonio". [Pegue alume da Espanha, goma branca e goma vermelha que é o kibric dos Filósofos... e una-os goma com goma, num matrimônio verdadeiro.]

170. Supostamente o sol, talvez na forma de "goma". O coito do Sol e da Luna no banho é um mitologema central da alquimia, celebrado em numerosas representações figurativas (figs. 218, 159, 167 entre outras).

171. A saber a "caput mortuum", a cabeça de Osíris no estado da "nigredo". O "etíope" origina-se igualmente de um tratado atribuído a ALBERTO, intitulado Super arborem Aristotelis (Theatr. chem. 1602, II, p. 524s.) A passagem diz: "... quousque caput nigrum aethiopis portans similitudinem, fuerit bene lavatum et inceperit albescere..." [até que a cabeça negra que se assemelha ao etíope fique bem lavada e comece a tornar-se branca...]. Na Chymische Hochzeit de ROSENCREUTZ, a presumida rainha do drama é a concubina atual do mouro. Compare-se também com Aurora I, cap. VI, primeira parábola.

172. A calcinação corresponde provavelmente à incineração, e a incandescência da cinza tende à vitrificação. Esta operação também poderia ter sua origem em MARIA PROPHETISSA: "Vitrifica super illud Kibrich et Zubech <a href="Libech">Alias Zibeic> et ipsa sunt duo fumi complectentes duo Lumina." [Vitrifique esse Kibrich e Zubech, que são dois vapores que envolvem duas luzes.] Art. aurif. I, op. cit., p. 321: "Zaibac, Zeida, Zaibach, Zaibac, Zerachar, Zibatum, id est, argentum vivum"; Zaibar = Mercurius (RUIANDUS, Lexicon). Zibaq <árabe> = mercúrio (ver von LIPPMANN, Entstehung und Ausbreitung der Alchemie, p. 409). Kibric = Kibrit (árabe) = enxofre (RUSKA, Turba, p. 348: registro árabe; e também p. 324: "Cabritis é a tradução latina de Kibrit 'enxofre").

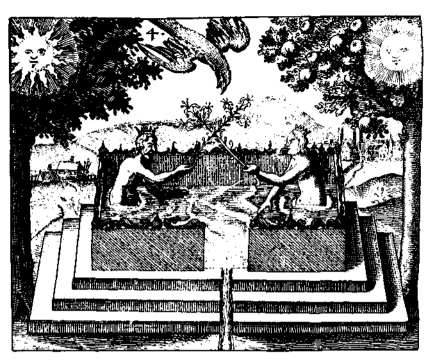


Fig. 218. O "Banho dos filósofos". MYLIUS, Philosophia reformata (1622)

um novo nome, que os filósofos chamam de enxofre natural, e seu filho, que é o 'lapis philosophorum' (pedra filosofal). Vê, há uma coisa, uma raiz, uma essência à qual nada de exterior se acrescenta, mas da qual é retirado muito do supérfluo através do magistério da Arte... É o tesouro dos tesouros, a suprema poção filosófica, o mistério celeste dos antigos. Bem-aventurado aquele que o encontra. Quem o viu, escreve e fala abertamente e eu sei que seu testemunho é verdadeiro. Louvado seja Deus por toda a eternidade!"...

Aqui a liturgia chega ao fim. Segue-se uma espécie de recapitulação das partes principais. MELCHIOR associa o ofertório à pedra rejeitada pelos construtores e que se tornou a pedra angular. "Isto é obra de Deus e admirável aos nossos olhos." Depois vem a Secreta, que conduz à oblação alquímica. O sacrifício oferecido é o "opus", a saber, "nostrum artificium benedictae artis alchemiae" (nosso bendito exercício da arte da alquimia), "que deve sempre ser

485



Fig. 219. Representação do "etíope", que significa "nigredo". TRISMOSIN, Splendor solis (1582)

consagrado ao glorioso nome de Deus e à reforma salutar da Igreja, por Nosso Senhor Jesus Cristo. Amém."

Na realidade, a regeneração do etíope corresponde à 486 transubstanciação; mas falta a "consecratio". A ladainha a Maria, "Ave praeclara", contém a transubstanciação como um mistério "in gremio virginis" (no seio da Virgem), segundo a concepção de MELCHIOR. Ele se apóia numa velha tradição. Assim, encontramos em SENIOR ZADITH a seguinte passagem:

"A lua cheia é a água dos filósofos e a raiz da Ciência; porque a lua é a senhora da umidade, a pedra perfeita e redonda e o mar, donde conclui que ela (a lua) é a raiz dessa ciência oculta 173."

A lua é aqui (como Ísis), por ser a senhora da umidade, a "prima 487 materia" sob a forma da água, e portanto mãe do "hydrolithus" (pedra d'água): sinônimo do lapis, paralelo de Cristo. Como "scientia" e "prima materia" são termos usados freqüentemente como se fossem idênticos, a "scientia" ou "sapientia" é idêntica à lua em sua acepção de princípio feminino (fig. 220); disto resulta, na doutrina gnóstica, a Sophia como mãe ou noiva de Cristo.

A seguir vem a Postcommunio: "Honrai o nosso rei, que vem do 488 fogo<sup>174</sup>, o iluminado e coroado por toda a eternidade com o diadema!" A conclusão constitui uma "Completa", visando o fortalecimento da fé cristã e o extermínio dos turcos.

À parte o mau gosto deste texto, ele esclarece bastante o sentido do nosso tema. Pelo visto, MELCHIOR reconheceu a analogia dos dois "opera" e substituiu com toda a ingenuidade o "opus" individual, em sua carência, pelas veneráveis palavras da Missa. MELCHIOR viveu na época da Reforma. Não tardou que em vastas regiões da Europa a missa fosse substituída pelas sacrossantas palavras de predicadores que anunciavam de fato a Palavra de Deus, mas a seu modo. MELCHIOR agiu mais ou menos da mesma forma. Se lhe concedermos o direito a uma profissão de fé subjetiva, ele se torna

<sup>173.</sup> De chemia, p. 35s.

<sup>174.</sup> Citação de: Tractatus aureus (Ars. chem., p. 22). É preciso acrescentar que MEI.CHIOR recomenda a leitura de Lc 10 antes do Credo. Este capítulo, que aparentemente nada tem a ver com o tema, termina no entanto com as seguintes palavras significativas: "Uma só coisa é necessária: Maria escolheu a melhor parte; que não lhe será tirada."

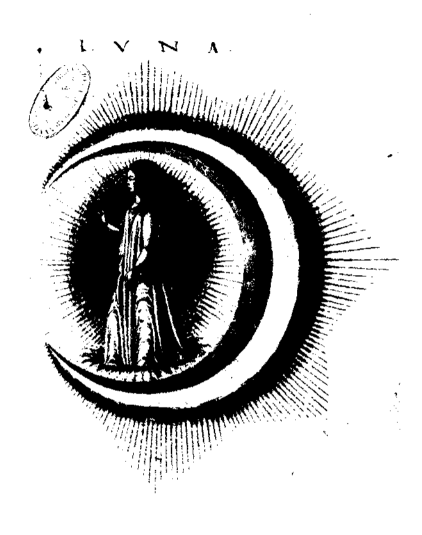


Fig. 220. Representação da Lua. Vaticano (séc. XV)

aceitável. Do texto apresentado deduz-se claramente que MEL-CHIOR sentia o processo alquímico como equivalente ao processo de transubstanciação, e que para ele era uma necessidade inelutável representar sua experiência 175 justamente na forma da Missa. No entanto é bem estranho que não tenha colocado a transubstanciação alquímica no lugar da transubstanciação da Missa, mas sim perto do Credo, de tal modo que o Ofício acaba antes da Consagração. Na segunda versão da recapitulação é omitido de novo o ponto culminante do rito da Missa e há um salto da Secreta do Ofertório diretamente para a Postcommunio. Esta particularidade pode ser explicada talvez por um certo temor sagrado diante da parte mais solene e comovente da Missa, a saber, a Consagração. Poderíamos supor no mínimo que isto seria o sinal indireto de um conflito de consciência entre a experiência do rito atuando de fora e a vivência interior, individual. Ainda que Cristo não seja mencionado em parte alguma como "lapis" ou "medicina", depreende-se uma tal identidade, com inegável certeza, no texto de MELCHIOR.

## g) Georgius Riplaeus

Encontramos um testemunho adicional, que WAlTE deveria ter conhecido, na obra de seu conterrâneo, o cônego Sir GEORGE RIPLEY de Bridlington<sup>176</sup> (1415-90) (v. figs. 30, 92, 196, 228, 251 e 257). A edição do Liber duodecim portarum, obra principal de RIPLEY, é precedida de uma tabela das correspondências filosóficas estabelecidas por B. À PORTU, Aquitanus. A tabela reproduz as correspondências dos sete metais às substâncias químicas, e os chamados "tipos". Entende-se por "tipos" os símbolos alquímicos, como por exemplo as tinturas, as idades, os signos do Zodíaco, etc. Entre essas correspondências encontram-se também sete mistérios. sendo que ao ouro é atribuído o "mysterium altaris" (a Missa), ao passo que a sua correspondência alquímica é a "transmutatio" (fig. 221). Entre os tipos de cereais é o triticum (trigo) que pertence a esse mistério. B. À PORTU poderia ser o paracelsiano BERNARDUS GEORGIUS PENOTUS. Este último nasceu entre 1520 e 1530, em Port-Sainte-Marie, na Guienne (parte da antiga Aquitânia) e morreu em 1620 no asilo de indigentes em Yverdon (Waadt), tão idoso quanto decepcionado com o otimismo de PARACELSO, que o contagiara na época de seus estudos na Basiléia. Compartilhou do destino inevitável daqueles aos quais faltava o necessário senso de

<sup>175.</sup> O caráter subjetivo da vivência aparece na observação intercalada do autor: "... et scio quod verum est testimonium eius" [e eu sei que o seu testemunho é verdadeiro].

<sup>176.</sup> Bibl. chem. II, p. 275s, e Theatr. chem. (1602) II, p. 123.

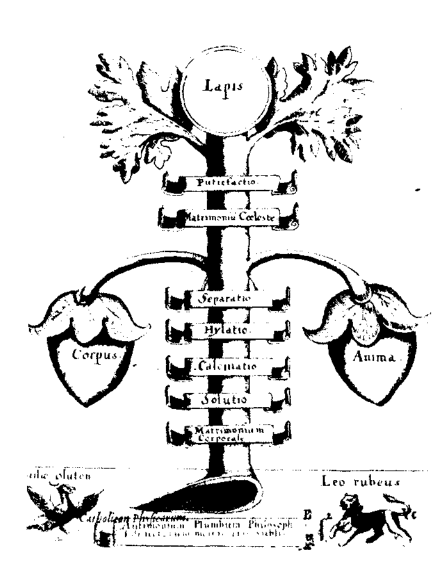


Fig. 221. "Arbor philosophica": a árvore como representação simbólica das fases de transformação alquímica.

NORTON, Catholicon physicum (1630)



Fig. 222. Cristo na Árvore da Vida; em cima, seu símbolo: o pelicano. CRISTÓFORO (?), Il Sogno della Vergine (em torno de 1350)

humor para compreender o velho mestre e para os quais a doutrina secreta do "aurum non vulgi" permanecia secreta demais. Seu testemunho porém mostra que a analogia do "opus" com a Missa também era válida nos círculos de PARACELSO. Este foi contemporâneo de MELCHIOR e independentemente dele poderia ter chegado a conclusões semelhantes que, de certo modo, pairavam no ar. A analogia de MELCHIOR pareceu tão significativa a MICHAEL MAIER que este último a incluiu no símbolo XI de seus Symbola aureae mensae (1617) (fig. 216), com a divisa: "Lapis, ut infans, lacte nutriendus est virginali." (A pedra, como uma criança, deve ser nutrida com leite virginal.)

Na Cantilena Georgii Riplaei<sup>177</sup> lemos a seguinte legenda:

"Era uma vez um nobre rei (a 'caput corporum'); ele não tinha descendentes. Lamentava-se por causa de sua esterilidade: um 'defectus originalis' devia tê-lo afetado, embora tivesse sido 'alimentado debaixo das asas do Sol', e não possuísse defeitos físicos naturais. Diz ele textualmente: 'Ai de mim, infelizmente receio e sei com certeza que se não obriver imediatamente a ajuda das espécies. não poderei procriar. Mas com grande espanto ouvi que poderia renascer pela árvore de Cristo' (fig. 222). Ele deseja então voltar ao ventre materno e dissolver-se na 'prima materia'. A mãe o encorajou e o escondeu debaixo de suas roupas, até encarná-lo de novo nela e através dela. Engravidou e durante a gravidez comia carne de pavão e bebia sangue do leão verde. Finalmente deu à luz a criança que era parecida com a lua, transformando-se depois no esplendor do sol. O filho tornou-se rei novamente. O texto diz: Deus te concedeu as armas maravilhosas e brilhantes dos quatro elementos, em cujo centro estava a virgem redimida (virgo redimita).' Dela jorrava um bálsamo maravilhoso e sua face brilhava radiante, ornada com a pedra preciosa. Em seu colo porém estava deitado o leão verde 178, de cujo lado escorria sangue (fig. 242). Ela foi coroada com um diadema e colocada como estrela no Empíreo. O rei tornou-se um triunfador supremo, um grande médico que curava todas as doencas. um redentor (reformator) de todos os pecados."

Isto, no tocante à Cantilena. Em outro trecho, RIPLAEUS diz 179:

491

492

<sup>177.</sup> Opera, p. 421s [tradução livre e resumida. A versão completa encontra-se em Mysterium Coniunctionis II]. Compare-se com Aurora I, cap. X, quinta parábola.

<sup>178.</sup> O termo também é usado como sinônimo de "unicórnio".

<sup>179.</sup> Op. cit., p. 81.



Fig. 223. A "mortificatio" ou "nigredo" e a "putrefactio". Sol e Lua após a conjunção, vencidos pela morte.

MYL!US. Philosophia reformata (1622)

"Cristo dizia: 'Quando eu for elevado ao céu, tudo atrairei para mim.' A partir do momento em que as duas partes crucificadas e inanimadas se desposarem, homem e mulher serão sepultados ao mesmo tempo (fig. 223) para depois serem novamente vivificados pelo espírito da vida. Em seguida devem ser elevados ao céu, a fim de que corpo e alma sejam transfigurados e entronizados por sobre as nuvens; depois atrairão todos os corpos para a sua própria dignidade (fig. 224)."

Se não nos esquecermos que o autor, longe de ser um leigo, é um cônego erudito, torna-se difícil supor que não tivesse consciência do paralelo com as idéias dogmáticas mais importantes. Na verdade, em ponto algum afirma diretamente que o "lapis" é o Cristo; no

no momit and an arrange day a rebit of a circ

180, Jo 12,32.



Fig. 224. A transfiguração dos corpos representada pela coroação de Maria. Codex Germanicus (1420)

entanto, é fácil reconhecer as figuras sagradas nos papéis do rei e da virgem-mãe. RIPLEY deve ter escolhido propositalmente tais paralelos sem a consciência de estar cometendo uma blasfêmia. O tipógrafo CONRAD WALDKIRCH, na Basiléia, teria derramado uma

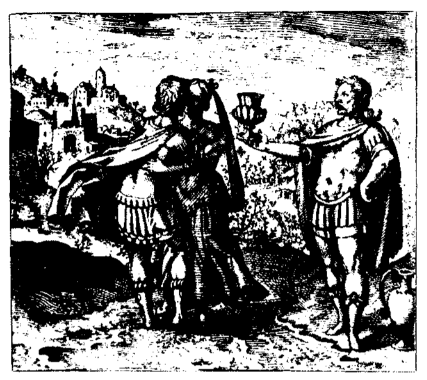


Fig. 225. A poção do amor oferecida ao par irmão-irmã. MAIER, Scrutinium chymicum (1687)

chuva de fogo e enxofre sobre ele. RIPLEY pertencia a um tempo em que Deus ainda morava na natureza com os seus mistérios e em que o mistério da salvação se operava em todos os níveis do ser; isto porque os fenômenos inconscientes ainda viviam numa participação paradisíaca e imperturbável com a matéria, sendo nela experimentados.

Em minha juventude encontrei um último vestígio desta visão 494 medieval do mundo na seguinte experiência:

Tínhamos naquela época uma cozinheira originária da Floresta Negra, na Suábia, cuja incumbência era a de executar as vítimas do galinheiro destinadas à nossa cozínha. Tratava-se de galinhas anãs, cujos galos se caracterizavam por uma especial agressividade e crueldade. Um deles ultrapassava todos os outros sob esse aspecto e minha mãe encarregou a cozinheira de despachar o malfeitor para o almoço domingueiro. Cheguei no momento exato em que ela trazía para casa o galo decapitado, dizendo à minha mãe: "Apesar de ter sido tão ruim ele teve uma morte cristã. Antes que eu lhe cortasse a cabeça gritou: 'Perdoa-me, perdoa-me!' Agora, apesar de tudo, ele vai para o céu!" Minha mãe respondeu, indignada: "Que bobagem! Só as pessoas humanas vão para o céu", ao que a cozinheira retrucou: "Ora, as galinhas têm seu próprio céu, assim como as pessoas têm o delas" – "Mas só os seres humanos têm uma alma imortal e uma religião", disse surpresa minha mãe. "Não, não é assim", respondeu a cozinheira; "os animais também têm almas æ cada um tem seu próprio céu: os cachorros, gatos e cavalos, porque no tempo em que o Salvador dos homens veio para a terra, o Salvador das galinhas também veio para as galinhas e por isso elas também têm que se arrepender de seus pecados antes de morrer, se quiserem ir para o céu."

O modo de ver as coisas de nossa cozinheira era um vestígio folclórico daquele espírito que conseguia ver o drama da salvação em todos os níveis do ser, descobrindo-o também nas misteriosas e incompreensíveis transformações da matéria.

495

496

No que diz respeito às particularidades do nosso texto, o rei enfermo – que não obstante nascera perfeito – é o homem que sofre de esterilidade espiritual. Na visão de ARISLEU o campo é estéril porque nele só se unem os iguais em vez de se unirem os opostos. Os filósofos aconselham ao rei que una seu filho à sua filha a fim de fertilizar de novo o campo através de um incesto de irmão-irmã (fig. 225). Para RIPLEY trata-se de um incesto de mãe-filho. Ambas as formas são familiares à alquimia e constituem o protótipo das bodas régias (fig. 32). Este coito endogâmico é uma variante da idéia do Uróboro que, por sua natureza hermafrodita, fecha o círculo sozinho. Em ARISLEU, o rei sabe que é rei por ter um filho e uma filha, ao passo que seus súditos não os têm devido à sua esterilidade. A "gestatio in cerebro" (a gestação no cérebro) 181 indica conteúdos psíquicos ou, mais exatamente, um par de opostos psíquicos capaz de tornar-se criativo por si mesmo (fig. 226). No entanto o rei não permitira até então que seus filhos procriassem, por reprimir e ignorar a manifestação de seus impulsos de vida. É como se não

<sup>181. &</sup>quot;Meo in cerebro gestavi" [Gestei-o em meu cérebro]. (Visio Arislei em: Art. aurif. I, p. 147).



Fig. 226. Conjunção dos opostos no vaso hermético ou na água(≈ inconsciente). Trésor des trésors (1620-1650 aprox.)



Fig. 227. Coniunctio. Uma figura fantástica e híbrida. BRANDT, Hexastichon (1503)

tivesse conscientizado a existência de seus filhos e só tivesse apreendido o seu sentido após o conselho dos filósofos. A culpa da esterilidade reside na projeção inconsciente da impossibilidade de prosseguir em seu "desenvolvimento" ou "redenção", enquanto os conteúdos inconscientes não forem integrados à consciência. O par irmão-irmã representa o inconsciente, ou seja, um conteúdo importante do mesmo (fig. 227). Um psicólogo contemporâneo teria aconselhado o rei a lembrar-se da existência de seu inconsciente, pondo com isso um termo à estagnação. Como sempre acontece em casos semelhantes emerge então à superfície uma oposição, isto é, um conflito penoso que nos faz compreender facilmente por que o rei preferia continuar inconsciente de seu conflito. Uma vez que nunca faltam ao conflito complicações morais, ele é adequadamente representado – sob este ponto de vista ~ por um incesto moralmente chocante. Em RIPLEY o incesto com a mãe é de fato disfarçado sob



Fig. 228. O rei emplumado que devora suas plumas, alimentando-se com elas. *Ripley Scrowle* 

a antiga forma do rito de adoção; mas nem por isso a mãe deixa de engravidar. O fato de o rei desaparecer debaixo das roupas da mãe corresponde à dissolução total de Gabricus no corpo de Beya, na segunda versão da Visio Arislei 182. O rei representa a consciência dominante, a qual, no decorrer do confronto com o inconsciente, é engolida por ele, o que produz a "nigredo" (figs. 34, 137, 219 e outras), a saber, um estado de escuridão, que finalmente conduz a uma renovação e ao renascimento do rei.



Fig. 229. A águia como símbolo do espírito que se eleva sobre a matéria. Hermaphroditisches Sonn- und Mondskind (1752)

A estranha idéia da "nutrição do rei sob as asas do sol" (fig. 228) poderia referir-se à passagem de Malaquias (4,2), que antecipadamente racionalizou a adoração de Cristo como Helios ou Sol, tendência à qual AGOSTINHO se opôs: "Mas para vós que temeis o meu nome, nascerá o sol da justiça e a salvação estará nas suas asas: vós então saireis e saltareis como os novilhos de uma manada 183."

182. "... et includit eum in suo utero, quod nil penitus videri potest de eo. Tantoque amore amplexata est Gabricum, quod ipsum totum in sui naturam concepit, et in partes indivisibiles divisit" [... e ela o encerrou em seu útero, de tal modo que dele nada mais se via. E ela abraçou Gabricus com tanto amor que o absorveu por inteiro em sua natureza, e o dividiu em partes indivisíveis.] [Compare-se com parágr. 439, nota 49 deste volume].

183. A passagem correspondente na Vulgata diz: "et orietur vobis timentibus nomen meum sol justitiae et sanitas in pennis eius: et egrediemini et salietis sicut vituli de armento".



Fig. 230. O pavão surgindo da retorta. (séc. XVIII)

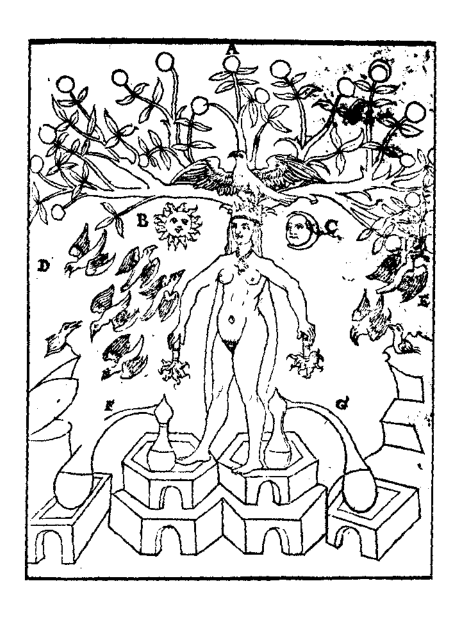


Fig. 231. Mercurius como virgem (Pandora) e "arbor philosophica". REUSNER, Pandora (Basiléia, 1588)

Esta passagem sempre fora compreendida como uma profecia messiânica, e certamente RIPLEY a conhecia. As asas do sol 184 correspondem a uma imagem antiquissima que tocava de perto o hebreu MALAQUIAS: o símbolo egipcio do Sol. Quem for alimentado pelo sol é o filho de Deus, isto é, o rei 185.

Do mesmo modo que Arisleu, o filho morto do rei, é de novo trazido à vida pelos frutos da árvore filosófica, assim também em RIPLEY o rei enfermo deve ser curado por uma "species" particular. Deve entender-se por isto um "φάρμακον ζωῆς", um "elixir vitae". A árvore pela qual ele deve renascer por um lado é a cruz de Cristo (fig. 222) e, por outro, a árvore imortal de frutos milagrosos da visão de Arisleu (figs. 188 e 189). O alimento da mãe durante a gravídez consiste em carne de pavão e sangue. O pavão é um antigo símbolo cristão do Salvador; no entanto, não é certo que RIPLEY conhecesse este fato. O pavão no entanto (figs. 230 e 111) é um parente próximo da Fênix 186, que RIPLEY sabia ser um símbolo de Cristo (v. as figuras do "Ripley-Scrowle"). O leão verde, de cujo lado ferido sai sangue, repousa no colo da virgem 187. Trata-se pois do simbolismo da Comunhão e da chaga no flanco de Cristo deitado no colo da Pietà. O leão verde é uma forma de transformação do Mercurius 188.

184. As penas da fênix e outros pássaros têm um papel importante na alquimia em geral e particularmente em RIPLEY (compare-se com Scrowle em: Theatr. chem. Brit., p. 375s; e ainda figs. 229, 266, 270).

185. Gloria mundi em: Mus. herm., p. 221: "<Lapis> per Solem et Lunam generatus...: Primum namque suum partum in terra accepit, et tamen frangitur, destruitur, et mortificatur... per vaporem generatur, et denuo nascitur, cum vento in mare venit... adque cum vento ex mari in terram venit, et cito iterum evanescit... Et quamvis cottidie denuo nascatur, nihilominus tamen ab initio mundi ille fuit..." [O lapis gerado pelo Sol e pela Lua nasceu primeiro sobre a terra, no entanto, foi quebrado, destruído e aniquilado... e novamente gerado pelo vapor, e renasce e é levado pelo vento até o mar e, com o vento, do mar para a terra, e de novo se evapora rapidamente... E apesar de renascer diariamente, ela existiu desde o princípio do mundo]. (Compare-se com Jo 1,1 e 15.)

186. Compare-se com CAUSSINUS, De symbolica Aegyptiorum sapientia, p. 71, cf. v. "phoenix".

187. O ferimento do leão significa o seu sacrifício e mortificação no processo. Ele também é representado mutilado, com as patas cortadas. Compare-se com p. ex. REUSNER, *Pandora*, p. 227. Mencione-se igualmente o unicórnio ferido, deitado no colo da virgem (fig. 242 e outras).

188. RULANDUS, Lexicon: "Leo viridis, quorundam opinione aurum" [o leão verde é ouro na opinião de muitos].



Fig. 232. Glorificação do corpo sob a forma da Coroação de Maria. Em lugar do Filho se encontra a Sapientia (Hermes senex). O Espírito Santo é representado separadamente. Trata-se da produção da quaternidade. Embaixo: a extração do espírito de Mercurius a partir da "prima materia".

REUSNER, Pandora (1588)

A mãe, como instrumento do novo nascimento, é idêntica à árvore. Na Pandora de 1588, a árvore é representada sob a forma de uma virgem nua e coroada (Pandora) (fig. 231). A "arbor philosophica" é um símbolo conhecido e representa o processo filosófico. Quando RIPLEY fala da árvore de Cristo identifica a cruz de Cristo (figs. 188, 221 e 222) com a árvore miraculosa.

Finalizando o processo, há uma apoteose da Virgem-Mãe. A 500 Pandora acima mencionada implica uma representação da apoteose sob a forma de uma elevação de Maria, da "assumptio Beatae Mariae Virginis" (fig. 232). Após a sua morte seu corpo reuniu-se novamente à alma por um milagre divino e ambos foram recebidos no céu. Esta concepção foi recentemente promulgada a dogma. Na figura, Maria é designada por "terra, corpus, lyb, die wonn der jungfrowenn wardt" (terra, corpo, corpo que se tornou a glória da Virgem); a pomba pousa sobre ela e Deus-Pai (?) a abencoa, tocando-a à direita com a mão. Ela é coroada. A figura de Deus que segura o globo terrestre traz a inscrição: "anima, Seel, Jesse pater, filius et mater". "Mater" é uma referência à rainha do céu entronizada ao lado dele. o rei; nela, a matéria da terra, transfigurada em seu corpo de ressurreição, é integrada à divindade 191. À sua esquerda há uma figura de barbas, igual à de Deus-Pai, com a inscrição: "Sapientia, Wyssheit" (Sabedoria). Na parte inferior da imagem vê-se representada a libertação da "rebis" da "materia prima" 192. O todo tem a forma de mandala enquadrada pelos símbolos dos evangelistas. Na margem inferior da imagem há a seguinte inscrição: "Figura speculi Sanctae Trinitatis. Gestalt des Spiegels der Heiligen Dryheit" (Figura especular da Santíssima Trindade 193).

RIPLEY caracteriza seu rei como triunfador, Salvador de todos os enfermos e Redentor de todos os pecados. Ao fim do Rosarium (1550) há uma imagem do Cristo ressuscitado com a inscrição (fig. 234): "Nach meinem viel unnd manches leiden unnd marter gross/Bin ich erstanden, clarifiziert, und aller mackel bloss" (Depois

<sup>189.</sup> P. 225.

<sup>190.</sup> Para mim, permanece uma questão em aberto saber se a alquimia sofreu influências germânicas, p. ex. justamente o simbolismo da árvore.

<sup>191.</sup> Compare-se com a visão de GUILLAUME DE DIGULLEVILLE [parágrs. 315s deste volume].

<sup>192.</sup> Esta estranha representação poderia referir-se ao "piscis levatus de profundo" [peixe tirado das profundezas] em AGOSTINHO. Compare-se com as minhas explicações em: Mysterium Coniunctionis I, cap. Ill.

<sup>193.</sup> Esta imagem remonta ao Codex Germanicus Nº 598 (fig. 24): Das Buch der heiligen Dreifaltigkeit und Beschreibung der Heimlichkeit von Veränderung der Metallen. Offenbahret Anno Christi 1420. (Compare-se com figs. 233 e 235.)



Fig. 233. Quaternidade cristã: o três e o um (Maria). Escola Francesa (1457)

de muitos e vários sofrimentos e grande martírio/ressuscitei, clarificado e livre de toda mácula).

## h) Os epígonos

Chamo de epígonos os autores do séc. XVII, época que presenciou o apogeu da alquimia, mas também o início de sua decadência quando a mística separou-se cada vez mais nitidamente da física. Por um lado, a tendência místico-filosófica se definia com mais evidência e, por outro, a química propriamente dita começava a

delinear-se com maior precisão. A era da ciência natural e da técnica começava a sua ascensão e a atitude introspectiva medieval aproximava-se de seu declínio. Os valores religiosos e metafísicos



Fig. 234. O Cristo Ressuscitado como símbolo do "filius philosophorum".

Rosarium philosophorum (1550)

mostravam-se cada vez mais inadequados para a expressão do material de vivências anímicas que o "opus alchymicum" trazia à tona. Foi a psicologia empírica, surgida vários séculos depois, que lançou uma nova luz sobre os obscuros conteúdos psíquicos das experiências herméticas.

Na literatura do fim do séc. XVI e início do séc. XVII, a 503 especulação mística, provavelmente estimulada pelo humanismo e pelo cisma da Igreja, emergiu dos véus que encobriam os mistérios ancestrais, à medida que os autores iam conseguindo expressar o indizível mediante palavras e imagens. O simbolismo imagístico, às

vezes bem grotesco, que produziam, não contribuía em nada para a elucidação do arcano e também o desvalorizava aos olhos do profano, acelerando o declínio da sabedoria hermética. O quanto a cultura espíritual européia perdeu com isso começa a ser percebido em nossos dias pelo entendimento psíquico mais acurado, que assiste à desorganização sem precedentes da Europa. Afortunadamente a perda não é irreparável: "Natura tamen usque recurret" (Expulse a natureza à força e ela volta correndo).

Mencionarei ainda alguns paralelos do Cristo com o "lapis", tirados dessa literatura.

No tratado *De arte chimica*<sup>194</sup>, de um autor anônimo<sup>195</sup>, há um paralelo de Mercurius com a Virgem Maria. Diz o texto: "Ouve<sup>196</sup> esta parábola profunda: o céu etéreo fora fechado a todos os homens de modo a fazê-los descer aos infernos e lá ficarem presos para sempre. Mas Cristo Jesus abriu o portal do Olimpo etéreo e libertou o reino de Plutão a fim de libertar as almas quando um útero virgem, com a ajuda do Espírito Santo, por um mistério insondável e pelo mais profundo sacramento, fez com que a Virgem Maria recebesse o que de mais sublime havia no céu e na terra; finalmente ela deu à luz o Salvador do mundo inteiro que, por sua imensa bondade, salvará a todos os perdidos pelo pecado, se o pecador a Ele se voltar com frequência. Mas a Virgem permaneceu incorrupta e intacta; por este motivo o Mercurius é equiparado e não imerecidamente (non immerito...aequiparatur) à divina e gloriosissima Virgem Maria. Mercurius é virgem, uma vez que jamais multiplicou no ventre da terra qualquer corpo metálico e não obstante gerou-nos a pedra através da solução do 'céu'; isto significa que ele abre o ouro e dele retira a alma, que deves compreender como sendo a divindade

194. Art. aurif. I, p. 375s.

504

505

195. O autor seria o próprio MARSILIUS FICINUS (1433-1499). MANGETUS é dessa opinião (Bibl. chem. II, p. 172). O tratado deve estar contido nas obras completas de FICINUS (Basiléia 1561 e 1576). (SCHMIEDER, Geschichte der Alchemie, p. 235. Compare-se também com FERGUSON, Bibliotheca chemica I, p. 268 e KOPP, Alchemie I, p. 212). Mas o tratado [em: Art. aurif. I, p. 596] menciona o assassinato de PICUS MIRANDULANUS: "Quis non intempestivam Pici Mirandulani necem lacrymis non madefacere?" [Quem não derramaria lágrimas pelo assassinato absurdo de Picus Mirandulanus?] Isto só pode dizer respeito ao sobrinho do grande PICUS, chamado GIANFRANCESCO PICO DELLA MIRANDOLA, assassinado em 1533. Este "terminus a quo" situa-se 34 anos após a morte de FICINUS. A referência (Art. aurif. I, p. 625) ao padre minorita ULMANNUS e ao seu tratado iluminado deve indicar antes um autor alemão de meados do séc. XVI. O tratado de ULMANNUS rem possivelmente a ver com o Dreifaltigkeitsbuch. A indicação de SCHMIEDER é inexata. De acordo com as minhas pesquisas o tratado não consta da edição de Basiléia.

196. O texto tem um erro de impressão: "auri" em vez de "audi". Compare-se com Art. aurif. I, p. 608: "audi similitudinem arduam".

(divinitatem). E ele a leva em seu ventre por um curto espaço de tempo e a transmite no momento exato a um corpo purificado. Daí é que nos vem o Menino, isto é, o lapis', através de cujo sangue os corpos inferiores são transformados (tincta) e reconduzidos sãos e salvos ao céu dourado 197."

Enquanto "anima mundi", o Mercurius pode ser comparado à παρθένος τοῦ φωτός (Virgem da Luz) gnóstica e à virgo Maria cristã (figs. 8, 105, 107, 164, 165, 208) ou até "equiparado" a ela como quer o texto. Nota bene, apenas estou reproduzindo a opinião do nosso autor anônimo. O "puer" torna-se então o "fillius macrocosmi" (figs. 64, 192, 214, 234 e outras) e, como tal, uma analogia de Cristo. O autor chega também à mesma conclusão ao comparar a natureza do corpo de Cristo ao efeito da pedra: "No corpo de Cristo – pelo fato de nunca ter cometido pecado algum, e devido à união miraculosa da divina essência – havia uma tal afinidade (affinitas) dos elementos e uma tal coesão (colligatio) entre eles, que jamais ele teria morrido se não tívesse procurado a morte por sua própria e lívre vontade, a fim de redimir a humanidade; foi por esta última que Ele veio ao mundo 198."

Como se sabe, ocorre no "lapis", em vez do conflito caótico dos 507 elementos, sua coesão recíproca e a mais íntima, o que torna a pedra incorruptível, razão pela qual esta, na opinião do autor, tem o mesmo efeito que o sangue do Redentor: "sanitatem atque vitam diuturnam in foelicitate...: propter quam praecipue lapis noster est petendus" 199 (saúde e vida longa de felicidade...: para chegar a isto deve-se buscar em primeiro lugar a nossa pedra).

À série de obras de autores incertos pertencem os escritos frequentemente citados de BASILIUS VALENTINUS (pseudônimo) que parece ter vivido no início do séc. XV<sup>200</sup>. JOHANN THÖLDE (por volta de 1600) de Frankenhausen, na Turíngia, é considerado o provável autor das obras de BASILIUS VALENTINUS, as quais apareceram a partir de 1602. Symbola aureae mensae (1617) de MICHAEL MAIER é uma das primeiras obras nas quais VALENTINUS

<sup>197.</sup> Op. cit., p. 582.

<sup>198.</sup> Op. cit., p. 626.

<sup>199.</sup> Op. cit., p. 627.

<sup>200.</sup> Segundo indicação de SCHMIEDER (op. cit., p. 197s), o imperador Maximiliano deve ter ordenado em 1515 uma pesquisa, nos conventos beneditinos, para descobrir se um monge com esse nome constava dos registros. O resultado, porém, fora negativo. Esta informação parece não merecer crédito. Do mesmo modo não parece existir manuscrito algum, que pudesse ter sido publicado antes do sec. XVII. (Compare-se com KOPP, op. cit., p. 31.)

é mencionado. Segundo MAIER a autoria destes escritos é totalmente incerta. Diz ele: "Obscurus omnibus manere quam innotescere maluit." [Ele preferiu permanecer obscuro a todos e não tornar-se conhecido.] Por seu estilo, os escritos de VALENTINUS pertencem incontestavelmente ao fim do séc. XVI, e não a épocas anteriores. O autor sofre uma forte influência de PARACELSO, tendo adotado seu conceito do "archeus" e sua teoria dos espíritos astrais e elementares <sup>201</sup>. Na página 364 da edição completa de 1700, que tenho à minha frente, consta uma Allegoria S.S. Trinitatis, et Lapidis, Philosophici, de onde extraio a seguinte passagem:

"Assim, o Mercurius philosophorum deve ser considerado um corpus spiritualis, como é denominado pelos filósofos. De Deus-Pai nasceu seu único Filho Jesus Cristo/ que é Deus e homem/ e é sem pecado/ também não era obrigado a morrer: Ele porém morreu por sua própria vontade e ressuscitou por seus irmãos e irmãs/ a fim de que com Ele vivam sem pecado por toda a eternídade. Assim o ouro é sem qualquer defeito, e é fixo/ pode passar por todos os exames e é glorioso/ no entanto por amor de seus irmãos e irmãs imperfeitos e enfermos, ele morre/ e ressuscita glorioso/ e os redime e tinge para a vida eterna/ e os torna perfeitos como o ouro puro. A terceira Pessoa da Trindade é Deus o Espírito Santo/ um consolador enviado por Nosso Senhor Jesus Cristo/ a seus fiéis cristãos/ que os fortalece e consola na fé até a vida eterna: assim sendo, o Spiritus Solis é também materialis, ou Mercurius corporis; quando se unem/ passam a chamar-se Mercurius duplicatus, pois ambos são Spiritus, Deus o Pai e Deus o Espírito Santo. Mas Deus o Filho (é) homo glorificatus, tal como o nosso ouro glorificado e fixo/ o Lapis philosophorum; este é também chamado Trinus (triplo): isto é, ex duabus aquis vel spiritibus, minerali & vegetabili (tirado das duas águas ou dos dois espíritos, o mineral e o vegetal), e do sulphure Solis animal<sup>202</sup>."

No ano de 1619 apareceu um escrito de edificação alquímica intitulado Wasserstein der Weysen. À página 67 e seguinte, o autor anônimo diz que apenas quer mostrar como a pedra angular rejeitada (lapis angularis=Cristo) "concorda com a pedra filosofal terrestre e corpórea, correspondendo perfeitamente a ela de um modo sutil e engenhoso." A partir disto ver-se-á "como a pedra filosofal terrestre é uma verdadeira Harmonia, contrafactur (réplica)

<sup>201.</sup> O autor menciona também a "lues Gallica". Num poema didático publicado em 1530, ao que parece, a doença foi denominada pela primeira vez pelo médico italiano FRACASTORO por "morbus Gallicus".

<sup>202.</sup> VALENTINUS, Chymische Schriften, p. 364.



Fig. 235. Quaternidade alquímica: o três e o um (corpo e princípio feminino).

Rosarium philosophorum (1550)

e protótipo da verdadeira pedra espiritual e celeste, Jesus Cristo". Esta constatação do autor se estende ao longo de umas cinqüenta páginas. O escrito causou grande impacto e o próprio JAKOB BÖHME figura entre seus admiradores. KOPP, que menciona o escrito acima<sup>203</sup>, se escandaliza com a mistura blasfema de idéias alquímicas – que utilizam um simbolismo altamente chocante – com as concepções religiosas. Não devemos porém julgar com demasiada severidade a ingenuidade medieval e sim tentar compreender o que pretendia exprimir essa linguagem desajeitada.

O paralelo Lapis-Cristo exerce um papel importante na obra de JAKOB BÖHME (1575-1624), mas não desejo analisá-lo aqui pormenorizadamente. Remeto às passagens características que se encontram em *De signatura rerum*<sup>204</sup>.

Deste material se depreende com toda a evidência o que a alquimia buscava afinal de contas. Ela procurava produzir um "corpus subtile", o corpo transfigurado da ressurreição, isto é, um corpo que fosse simultaneamente espírito<sup>205</sup>. Através desta tendência ela encontrou-se com a alquimia chinesa, tal como a conhecemos no texto do Segredo da Flor de Ouro. Nesta obra trata-se do "corpo diamantino", isto é, da imortalidade que se alcança através da transformação do corpo. O diamante, por sua transparência, fogo e dureza, é um símbolo adequado. Assim, ORTHELIUS<sup>206</sup> diz que os filósofos não poderiam ter encontrado melhor remédio do que aquele ao qual chamaram, por sua dureza, transparência e cor de rubi, a nobre e bendita pedra dos filósofos.

203. Op. cit., p. 254.

510

511

204. 10, 76s e 12, 10.

205. Aurora II (Art. aurif. I, p. 228s): "Et notandum quod duplex est sublimatio: una corporalis, alia spiritualis: corporalis quantum ad terreitatem, spiritualis quantum ad igneitatem... Facite corpus spirituale, ed fixum volatile... Senior dicit: Egrediatur spiritus a corpore qui est ignis... Unde dicitur, quod tinctura fit a natura volantium: Et illud quod firmat et fixar ipsum spiritum, est fixum et perpetuum et incremabile, et nominatur sulphur Philosophorum". [E merece menção que a sublimação é dupla: uma do corpo, outra do espírito: do corpo por sua qualidade ctônica, e do espírito por sua qualidade (gnea... Torna o corpo espiritual e o sólido voláti... Senior diz: Que o corpo produza o espírito que é fogo... Por isso se diz que a tinctura é criada a partir da natureza volátil das coisas: E aquilo que torna o próprio espírito firme e fixo, é fixo e pemanente e incombustível, e é denominado o enxofre dos filósofos].

206. Epilogus et recapitulatio Orthelii in Novum lumen chymicum Sendivogii (Bibl. chem. II, p. 527). ORTHELIUS é apenas conhecido por seus comentários sobre MICHAEL SENDIVOGIUS, que viveu na segunda metade do séc. XVI.

ORTHELIUS escreveu também exaustivamente sobre a "teologia" do "lapis". No entanto, como ele é posterior a BÖHME, só o mencionarei por ter-se preocupado com o espírito que se encontra na matéria:

Há dois tesouros: um é o verbo escrito e o outro aquele que se torna real (verbum factum). No "verbum scriptum" Cristo ainda estaria como que envolto em faixas no seu berço (in cunis suis involutus); no "verbum dictum et factum", ao invés, o verbo estaria encarnado nas criaturas de Deus, nas quais por assim dizer podemos tocá-lo com os dedos; delas temos que retirar o nosso tesouro, pois o verbo nada mais é do que o fogo, a vida e o espírito que a Santíssima Trindade derramou desde o início da Criação e que teria sido incubado (incubavit) nas águas originárias e insuflado (inspiratus) e incorporado pelo verbo de Deus em todas as coisas, tal como está escrito: "O círculo terrestre estava repleto do Espírito de Deus." Alguns teriam manifestado a opinião de que esse espírito do mundo (spiritus mundi) seria a terceira Pessoa da Divindade: mas não teriam levado em consideração a palavra "Elohim" que, sendo plural, se estende a todas as Pessoas da Trindade. Ele teria nascido desta última, por ela criado. Este espírito ter-se-ia tornado corpóreo e seria o conteúdo principal do Salvador (Salvatoris) ou Pedra Filosofal. verdadeiro meio (medium) através do qual corpo e alma se mantêm unidos enquanto durar a nossa vida (fig. 235).

O "spiritus mundi" que pairava sobre as águas primordiais tê-las-ia fecundado e nelas incubado um germe, tal como uma galinha choca o seu ovo. Este ovo seria a "virtus" (potencialidade) que reside no interior da terra e especialmente nos metais. A tarefa da Arte seria a de separar o Archeus<sup>207</sup>, o "spiritus mundi", da matéria, produzindo a Quintessência, cuja ação sobre a humanidade poderia ser comparada à de Cristo.

Na obra deste epígono da alquimia, como vimos, aparece mais 513 uma vez, como num lampejo, a visão gnóstica do "nous" emaranhado na "physis". No entanto, o filósofo que outrora descera como um Hércules às trevas do Aqueronte a fim de cumprir um "opus" divino tornou-se aquí um homem de laboratório dado à especulação. perdendo de vista a meta elevada da mística hermética; passou a dedicar-se à elaboração de um tônico benéfico que mantivesse "unidos corpo e alma", como nossos avós costumavam dizer ao falar

207. "Archeus est summus, exaltatus, et invisibilis spiritus, qui separatur a corporibus..., occulta naturae virtus" [Archeus é o espírito mais elevado, mais digno e invisível que é separado dos corpos, a força secreta da natureza.] (RULANDUS, Lexicon [cf. v.] que é fortemente influenciado por PARACELSO.)

de um bom vinho. Esta mudança de direção na alquimia foi devida à influência poderosíssima de PARACELSO, ancestral do moderno pensamento médico. ORTHELIUS já tende para a ciência da natureza, delegando à Igreja a vivência mística.

PARACELSO e BÖHME marcam a cisão da alquimia entre a ciência natural por um lado e a mística cristã-protestante por outro. Sua pedra volta a ser o que era: "vilis vilissimus" (a mais desprezível das coisas), "in via eiectus" (jogada na rua) como a jóia no Prometheus und Epimetheus de SPITTELER. MORIENUS<sup>208</sup> poderia repetir hoje as mesmas palavras: "Toma aquilo que é pisado com os pés no monte de esterco; se não o fizeres, ao tentar subir sem escadã cairás de cabeça para baixo" – com isto ele pretende dizer que se o homem não aceitar aquilo que rejeitou, a mesma coisa cairá sobre ele no momento em que ele quiser elevar-se (progredir).



Fig. 236. Os conteúdos do vaso hermético. KELLEY, Tractatus duo de Lapide philosophorum (1676).

Na alquimia em extinção do séc. XVII, o paralelo "lapis"-Cristo é encontrado frequentemente, mas sob uma forma sem originalidade. Nessa época floresceram as sociedades secretas, sobretudo os Rosa-cruzes – a melhor prova da exaustão do segredo da alquimia! A existência de uma ordem secreta tem sua razão de ser quando é

208. Compare-se com MAIER, Symbola, p. 141. As palavras citadas não aparecem desta forma no próprio MORIENUS, mas MAIER as usa como lema característico de MORIENUS, introduzindo a parte do seu livro consagrada a esse autor. O original encontra-se em: MORIENUS, De transmut. Met. (Art. aurif. II, p. 35s).

necessário proteger um segredo que perdeu sua vitalidade e que só poderá perdurar de um modo formal. MICHAEL MAIER permite-nos entrever de relance essa tragédia: confessa ao término de sua obra mais importante que no decorrer da grande "peregrinatio" não encontrou nem o Mercurius, nem a Fênix, mas somente uma pena desta última. Isto significa que ele tomou consciência do seguinte: a grande aventura não o levou a nada além de suas ricas atividades literárias, cujos méritos teriam certamente mergulhado no esquecimento se dependessem apenas do espírito dominante dos três séculos seguintes. Apesar de que para o materialismo crescente da época a alquimia tenha passado a significar uma grande decepção e um erro absurdo, a "quaedam substantia in Mercurio quae nunquam moritur' [uma certa substância no Mercúrio que nunca morre] continuou a exercer um fascínio que nunca se extinguiu por completo, mesmo quando se ocultava sob o disfarce da fabricação do ouro.

# 6. O simbolismo alquímico no contexto da história das religiões

#### A. O INCONSCIENTE COMO MATRIZ DOS SÍMBOLOS

DEPOIS que a química propriamente dita separou-se das experimentações e especulações tateantes da arte régia, só restou a simbólica, semelhante a uma névoa quimérica, aparentemente destituída de qualquer substancialidade. Apesar de tudo ela nunca perdeu uma certa fascinação, que continuava impressionando alguns espíritos aqui e acolá. Uma simbólica tão rica como a da alquimia deve sua existência a uma causa suficiente e não a um mero capricho ou a um jogo dá fantasia. Nela se expressa no mínimo uma parte essencial da alma. Mas esta alma era desconhecida; ela consiste no que se chama com toda a razão o inconsciente. Ainda que não haja nenhuma "prima materia", raiz de tudo quanto existe no sentido



Fig. 237. O Artifex corn sua "soror mystica", trabalhando.

Mutus liber (1702)

materialista, nada do que existe poderia ser discernido se não houvesse uma psique para discernir. O "Ser" nos é concedido graças à existência psíquica. A consciência porém apreende somente uma parte de sua própria natureza, pois ela é o produto de uma vida psíquica pré-consciente que justamente possibilita o desenvolvimento da consciência. Embora a consciência sucumba sempre à ilusão de que se cria a si mesma, o conhecimento científico sabe que toda consciência repousa sobre pressupostos inconscientes, sobre um tipo de "prima matería" desconhecida, à qual os alquimistas atribuíam tudo o que pode se atribuir ao inconsciente. Assim por exemplo a "prima materia" provém da montanha, onde não há distinções<sup>1</sup>, ou ela é o que ABU'L-QASIM diz, "derived from one thing and not from separate things nor from things distinguishing or distinguished"2 (nascida de uma coisa e não de coisas separadas, nem de coisas discernentes ou discernidas). No "mysterium magnum" de PARACEL-SO, que é precisamente a "prima materia", "não havia gênero de espécie alguma"3. Ou a "prima materia" é encontrada na montanha, onde tudo é invertido, como diz ABU'L-QASIM: "And the top of this rock is confused with its base, and its nearest part reaches to its farthest, and its head is in the place of its back, and vice-versa 4" (E

<sup>1.</sup> ABU'L-OÂSIM (Kitab al-'ilm, p. 24): "And this prime matter is found in a mountain containing an immense collection of created things. In this mountain is every sort of knowledge that is found in the world. There does not exist knowledge or understanding or dream or thought or sagacity or opinion or deliberation or wisdom or philosophy or geometry or government or power or courage or excellence or contentment or patience or discipline or beauty or ingenuity or journeying or orthodoxy or guidance or precision or growth or command or dominion or kingdom or vizierate or rule of a councillor or commerce that is not present there. Ad there does not exist hatred or malevolence or fraud or villany or deceit or tyranny or oppression or perverseness or ignorance or stupidity or baseness or violence or cheerfulness or song or sport or flute or lyre or marriage or jesting or weapons or wars or blood or killing that is not present there." (Esta matéria-prima é encontrada numa montanha contendo uma coleção imensa de coisas criadas. Nessa montanha há todo tipo de conhecimento que existe no mundo. Não há conhecimento ou compreensão ou sonho ou pensamento ou sagacidade ou opinião ou deliberação ou sabedoria ou filosofia ou geometria ou governo ou poder ou coragem ou mérito ou contentamento ou paciência ou disciplina ou beleza ou ingeniosidade ou viagem ou ortodoxia ou orientação ou precisão ou crescimento ou comando ou domínio ou reino ou vizirato ou lei de um conselheiro, ou comércio que lá não estivesse presente. E não há ódio ou malevolência ou fraude ou infâmia ou trapaca ou tirania ou opressão ou perversidade ou ignorância ou estupidez. ou baixeza ou violência ou alegria ou canto ou divertimento ou flauta ou lira ou casamento ou brincadeira ou armas ou guerras ou sangue ou matança que lá não estivesse presente.)

<sup>2.</sup> Op. cit., p. 22.

<sup>3.</sup> SUDHOFF XIII, p. 402.

<sup>4.</sup> Op. cit., p. 23.

o cume desse rochedo se confunde com sua base, e sua parte mais próxima alcança a mais recuada, e sua cabeça está no lugar das costas e vice-versa).

Tais afirmações são intuições da natureza paradoxal do inconsciente, o qual não se sabia situar a não ser no aspecto desconhecido do objeto, fosse ele matéria ou ser humano. O sentimento de que o segredo se acha ou num ser vivo estranho ou no cérebro do homem tem sido freouentemente expresso na literatura<sup>5</sup>. A aptidão de transformar-se da "prima materia" era atribuída ora a ela mesma. ora à sua essência, isto é, à "anima". Ela era designada como Mercurius e concebida como um ser duplo paradoxal chamado "Monstrum" (monstro), hermafrodita ou "rebis" (figs. 125, 199 e outras). O paralelo "lapis"-Cristo estabelece uma analogia entre a substância de transformação e o Cristo (fig. 192 e outras), na Idade Média sem dúvida alguma pela influência do dogma da transubstanciação; anteriormente porém dominava a tradição gnóstica de antigas idéias pagãs. Mercurius era comparado à serpente que pendia da cruz (fig. 238) (Jo 3.14), para mencionar apenas um dos numerosos paralelos existentes.

## B. O TEMA DO UNICÓRNIO COMO PARADIGMA

## a) O tema do unicórnio na alquimia

517

Para mostrar o modo pelo qual o simbolismo do Mercurius misturou-se com a tradição gnóstico-pagã e a eclesiástica escolhi o exemplo do unicórnio. Este último não é uma entidade bem definida,

<sup>5. &</sup>quot;Cum igitur spiritus ille aquarum supra coelestium in cerebro sedem et locum acquisierit..." [Se, portanto, o espírito das águas supracelestiais escolhe sua sede e morada no cérebro...] (STEEBUS, Coelum sephiroticum, p. 117). A "pedra que não é pedra" é a λίθος ἐγκεφαλος (pedra-cérebro) (BERTHELOT, Alch. grecs, I, III, 1) e ο αλαβάστρονος έγκεφαλος (cérebro de alabastro) (op. cit. I, IV, 1); ΖΌΖΙΜΟ define a matéria desprezada e ao mesmo tempo preciosa como ἀδώρητον καὶ θεοδώρητον (não dada e dada por Deus) (op. cit. III, II, 1). "Accipe cerebrum eius" [Toma o seu cérebro] (Citação de HERMES no Rosarium em: Art. aurif. II, p. 264.). O "os occiput" é usado na obra, pois "cerebrum est mansio partis divinae" [o cérebro é a sede da parte divina] (Liber quartorum em: Theatr. chem. V, p. 124). O "occiput" é o "vas cerebri" (op. cit., p. 148; compare-se tb. com figs. 75 e 135). O cérebro é a "sedes animae rationalis... Nam est Triangulus compositione, et est propinquius omnibus membris corporis, ad similitudinem simplicis" [... a sede da alma racional. Pois por sua composição é triangular e se aproxima mais do simples do que qualquer outra parte do corpo] (op. cit., p. 127). Do corporal é o que mais se aproxima da simplicidade da alma, logo, a ponte para a transformação espiritual (op. cit., p. 187).



Fig. 238. A serpente de bronze de Moisés, pendendo da cruz: a "serpens mercurlalis" (v. tb. fig. 217). ELEAZAR, Uraltes chymisches Werk (1760)

mas um ser fabuloso de múltiplas formas. Assim, há unicórnios cavalos, asnos, peixes, dragões, escaravelhos, etc. Trata-se pois, para sermos exatos, do tema do animal que tem um único chifre. No Chymische Hochzeit (Bodas Químicas) de ROSENCREUTZ, um unicórnio branco como a neve encontra-se com um leão e lhe faz uma reverência. Tanto o unicórnio como o leão são símbolos do Mercurjus. Um pouco depois o unicórnio transforma-se numa pomba branca<sup>6</sup>, outro símbolo de Mercurius, cuja forma volátil, o "spiritus", é um paralelo do Espírito Santo. Nos símbolos de LAMBSPRINCK<sup>7</sup>, pelo menos dez (das quinze) figuras são representações da dupla

6. ROSENCREUTZ, Chymische Hochzeit (p. 54s). Em relação à pomba: "... nive dealbabuntur in Selmon et pennae columbae deargentatae et posteriora dorsi eius in pallore auri. Talis erit mihi filius dilectus..." [tornar-se-ão brancas em Selmon pela neve e as penas da pomba tornar-se-ão brilhantes como a prata e suas asas na parte posterior das costas luzirão como o ouro. Assim será o meu filho amado] (Aurora I, cap. VI, primeira parábola). "... plumbum Philosophorum... in quo splendida columba alba inest, quae sal metallorum vocatur, in quo magisterium operis consistit. Haec est casta sapiens et dives illa regina ex Saba velo albo induta" [... o chumbo dos Filósofos... ao qual é inerente a esplêndida pomba branca, que se chama o sal dos metais, em que consiste o magistério da Obra. Esta é a casta, sábia e rica rainha de Sabá, coberta por um véu branco] (GRASSEUS, Arca arcani em: Theatr. chem. VI, p. 314). "... et dabit mihi pennas sicut columbae et volabo cum ea in coelo <SI 54,7> et dicam tunc: Vivo ego in aeternum... <Dt 32,40>" [e ela me dará asas como as de uma pomba, e com ela voarei ao céu. Direi então: Eu vivo eternamente] (Aurora I, cap. XII, parábola sete, p. 116 e 117).

7. Mus. herm., p. 338s; primeiro em: BARNAUDUS, Triga chemica.

# Bom Einhorn.



Einhorn ist das Thier genannt!
Unsern Landen unbefandt.
Arlunnus schreibt daß dieses Thier/
Bu den Jungfrauwenhab begier.
Ju Beibesteider man legeran
Ein Jangling habschier pflege denn an
Demselben orth/mit Geruch gehen
Denselben orth/mit Geruch gehen
Undelse in sehen Jungfrauw findt
Iniber Schofflege to sich glichwindt/
Entschiff allkeider Jäger gut
Das Dernvom Kooff kagen thut.

## Von einem andern Einhorn.



Die aber fiehft fiehn ein Einhorn/
Gar grimmig in die Erden born.
Schwerlich das Thier zu zähmen ift/
Weite fo voller Berrug und Lift.
Erfthaft gehöre durch groß verlangen/
Von einer Jungfram wirdte gfangen.
Der goldtig Job auch folches flagt!
Im drepffigft fibenden Capitel fagt!
Das Einhorn wirft nimmer binden/
Mit Riemen hart / noch oberwinden.
Es wirdt auch nicht ein einig Mann!
Beff Thier der Krippen legen an.

Nom

Fig. 239. Unicórnio (O chifre é de Narwal). AMANN, Ein neues Thierbuch (1569)

natureza do Mercurius. A fig. 3 confronta o unicórnio com um cervo (fig. 240). Este último também é um símbolo do Mercurius enquanto "cervus fugitivus". MYLIUS ilustra o processo mediante uma série de sete símbolos; o sexto deles é um unicórnio deitado debaixo de uma árvore, como símbolo do "spiritus vitae" que conduz à ressurreição (fig. 188). Na tabela de símbolos de PENOTUS 10, o unicórnio juntamente com o leão, a águia e o dragão são associados ao ouro. O "aurum non vulgi" é um sinônimo do Mercurius, da

<sup>8.</sup> Compare-se com a terceira imagem do Mus. herm.

<sup>9.</sup> Fig. em MYLIUS, Phil. ref., p. 316.

<sup>10.</sup> Theatr. chem. (1602) Il, p. 123.



Fig. 240. Cervo e unicórnio, simbolizando a alma e o espírito. LAMBSPRINCK, Figurae et emblemata (1678)

mesma forma que o leão<sup>11</sup>, a águia e o dragão<sup>12</sup>. Diz o poema "Von der Materi und Prattick des Steins" (Sobre a matéria e a prática da pedra)<sup>13</sup>:

- 11. Na tradição medieval associa-se o unicórnio ao leão "porque este animal é como o leão, forte, feroz e cruel". "Por esta razão", diz BACCIUS, "este animal chama-se Lycornu na França e na Itália", o que parece significar um derivado de "lion". Compare-se com CATELANUS, Ein schöner newer Historischer Discurs von der Natur, Tugenden, Eingenschafften und Gebrauch dess Einhorns, p. 22.
- 12. Conta-se do unicórnio coisas semelhantes às do dragão, que em sua qualidade de animal subterrâneo habita cavernas e gargantas; que eles (os unicórnios) se escondem e habitam os desertos e as altas montanhas e as grutas mais profundas e estranhas e as tocas dos animais selvagens, entre sapos e outros vermes nojentos e imundos (op. cit., p. 23).
  - 13. Theatr. chem. (1613) IV, p. 286.

Sou o verdadeiro unicórnio dos antigos/ Quem pode em dois me dividir/ E de novo as partes reunir, Para que não mais se rompa meu cadáver...

Dentro deste contexto devo referir-me novamente a RIPLEY, no 510 qual encontramos esta passagem: "Em seu colo porém repousava o leão verde, de cujo lado jorrava sangue." Esta imagem alude por um lado à Pietà, mas por outro ao unicórnio ferido pelo cacador e capturado no colo da Virgem (figs. 241 e 242): tal tema é frequente nas representações medievais. Aqui contudo o leão verde substitui o unicórnio, o que não era uma dificuldade para o alquimista, uma vez que o leão é igualmente símbolo do Mercurius. A virgem representa seu aspecto feminino passivo, ao passo que o unicórnio e o leão representam a força selvagem, indômita, masculina e penetrante do "spiritus mercurialis". O símbolo do unicórnio como "allegoria Christi" e do Espírito Santo era conhecido em toda a Idade Média, razão pela qual esta relação também era familiar ao alquimista que, ao empregar este símbolo, tinha sem dúvida presente o parentesco e até mesmo a identidade de Mercurius e Cristo.

## b) O unicórnio nas alegorias da Igreja

A linguagem eclesiástica extrai a alegoria do unicórnio dos Salmos, onde o unicórnio (na realidade, o búfalo) simboliza antes de mais nada o poder de Deus, tal como no Salmo 28,6: "...et comminuet eas tamquam vitulum Libani et dilectus quemadmodum filius unicornium "" (... e fez o Líbano saltar como um novilho e o Sarion, como um filhote de búfalo); e em segundo lugar, também a força vital do homem (figs. 243 e 244), como no Salmo 91,11: "... et exaltabitur sicut unicornis cornu meum "" (... e minha força será exaltada como a do unicórnio). O poder do mal também é comparado à força do unicórnio, como no Salmo 21,22: "salva me ex ore leonis et a cornibus unicornium humilitatem meam 16, (salva-me da boca do leão e a minha humildade do chifre do unicórnio). TERTULIANO baseía sobre estas metáforas suas alusões ao Cristo: "Tauri decor eius, cornua unicornis, cornu eius" (Sua beleza é a dos touros e seu

<sup>14.</sup> Sl 29,6.

<sup>15.</sup> SI 92,11.

<sup>16.</sup> Sl 22,22.

<sup>17. (</sup>TERTULIANO, Adversus Judaeos, cap. X [P.L.II], col. 666). É uma referência ao Dt 33,17: "Quasi primogeniti tauri pulchritudo eius cornua rinocerotis cornua illius / in ipsis ventilabit gentes" [O seu touro primogênito é todo nobreza, e seus chifres são os de um búfalo; com eles subjuga as nações].



Fig. 241. A Virgem domando o unicórnio. Tractatus qui dicitur Thomae Aquinatis de alchimia (1520)

chifre, o dos unicórnios). Ele fala aqui sobre a bênção de Moisés (Dt 33,13s):

Seu país é abençoado pelo Senhor
Com o que há de mais precioso no alto céu
E no fundo dos abismos,
Com o que de mais precioso o sol faz nascer
E o que de mais precioso pelas luas é gerado...
Seu novilho primogênito é cheio de glória
E seus chifres são os de um búfalo selvagem;
Com eles esmaga os povos...

É claro neste contexto que o chifre do rinoceronte significa a 521 felicidade, a força e a saúde do abençoado. Como diz TERTULIANO: "Cristo foi designado como touro por duas qualidades: por um lado, ele é duro (ferus = selvagem) como um juiz e por outro, benigno



Fig. 242. Unicórnio sendo abatido no colo da Virgem. O ferimento do lado é significativo.

Inicial do manuscrito Harley (British Museum)

(mansuetus = manso) como um Salvador. Seus chifres são as extremidades da cruz..." JUSTINO 18 interpreta esta passagem de modo semelhante: "Cornua unicornis cornu eius (Seu chifre é como os chifres dos unicórnios). Pois ninguém pode dizer ou provar que os chifres do unicórnio poderiam ser encontrados em outro objeto ou sob outra forma a não ser a que representa a cruz." Em Cristo o poder de Deus se manifestou. Por isso PRISCILIANO chama Deus de "unicórnio": Unicornis est Deus, nobis petra Christus, nobis lapis

18. Dialogus cum Tryphone Judaeo, cap. 91 [P.G. VI., col. 691].

angularis Jesus, nobis hominum homo Christus<sup>19,</sup> (Deus é unicórnio, para nós Cristo é uma rocha, Jesus, nossa pedra angular, o Cristo, homem entre os homens). Assim como a singularidade do Unigênito é expressa mediante a analogia do unicórnio, são NILO utiliza a mesma alegoria para descrever a independência intrépida do καλόγηρος do monge: Μονόκερώς ἐστιν οὖτος, ζῶσν αὐτόνομον (Ele é um unicórnio, uma criatura independente).

BASÍLIO considera que o "Filius unicornium" é o Cristo. A origem do unicórnio é um mistério como o da concepção de Cristo, diz AMBRÓSIO. NICOLAUS CAUSSINUS, de onde extraio estas observações, acrescenta que o Deus colérico e vingativo, suavizado pelo amor, é apaziguado no colo da Virgem<sup>21</sup> (fig. 245). Esta concepção eclesiástica tem o seu paralelo na idéia alquímica de domar o leão e o dragão (fig. 246). O mesmo sucede com a transformação do Deus do Antigo Testamento no Deus de Amor do Novo Testamento. PICINELLUS diz: "Deus, o supremamente terrível, depois de ter habitado o ventre da Virgem Santíssima apresentou-se ao mundo como um Deus pacífico e totalmente abrandado<sup>22</sup>."

19. Opera, p. 24.

<sup>20.</sup> Vita, cap. XCI [P.G. CXX, col. 69]. AELIANUS já se referia à natureza eremita do monocerus em: De natura animalium (XVI, 20).

<sup>21.</sup> De symbolica Aegyptiorum sapientia, p. 401 e 348s: "<Dei> fortitudo similis est Rhinoceroti, exod. 15. Unicornis non admittit in antro cohabitatorem: filius Dei aedificavit in saecula, hoc est in utero B<eate> V<irginis>." [A força de Deus assemelha-se à do rinoceronte, Ex 16. O unicórnio não tolera companheiros em sua caverna: o filho de Deus edificou para muitos séculos, isto é, no seio da Bem-aventurada Virgem.] (Compare-se com Vulgata, Sl 77,69: "et aedificavit sicut unicornium sanctificium suum in terra quam fundavit in saecula"; Zürcher Bibel, Sl 78,69: "Ele edificava o seu santuário da altura do céu, firme como a terra, que ele fundou para todos os séculos.") O chifre do monocerus age como um alexipharmacon, pois expulsa o veneno da água, o que é uma alusão alegórica ao "Christi baptismum" (batismo de Cristo) (i.é, à consagração da água do batismo); "recte Christo baptizato accomodatur, qui dilectus ut filius unicornium, ad abluendum nostrorum sordes scelerum omnium fluenta sanctificavit aquarum, ut ait Beda". [Aplica-se com justica ao Cristo batizado, o qual como o filho dileto dos unicórnios santificou o curso das águas, a fim de lavar a sordidez de todos os nossos crimes, segundo as palayras de Bedal. O caráter selvagem do rinoceronte é sublinhado em Jó 39,9s [Vulgata]: "numquid volet rinoceros servire tibi aut morabitur ad praesepe tuum / numquid alligabis rinocerota ad arandum loro tuo" (Zürcher Bibel) (Acaso quererá o rinoceronte servir-te ou habitará ele à noite no teu presépio / porventura prenderás o rinoceronte ao teu arado ou marcará ele os sulcos atrás de ti?1.

<sup>22.</sup> Mundus symbolicus, I, 419b: "S. Bonaventura; Christus, inquit, per mansuetissimam Mariam mansuescit et placatur, ne se de peccatore per mortem aeternam ulciscatur". (1) [S. Boaventura; Cristo, diz ele, abranda-se e apazigúa-se graças à meiga Maria, para não punir os pecadores com a morte eterna]. O mito da Virgem e do Unicórnio é transmitido por ISIDORO DE SEVILHA em Liber etymologiarum (XII, 62).



Fig. 243. Brasão com unicórnio dos Senhores von Gachnang, Suíça.

Armorial de Zurique (1340)

523 Em seu Speculum de mysteriis ecclesiae diz HONÓRIO DE AUTUN:

"O animal ferocíssimo de um só chifre é denominado unicórnio. A fim de capturá-lo, uma virgem é levada ao campo; o animal dela se aproxima e, ao deitar-se em seu colo, é aprisionado. Cristo é representado por este animal e sua força insuperável, por seu chifre<sup>23</sup>. Aquele que se deitou no regaço da virgem foi capturado pelos caçadores, isto é, foi encontrado sob a forma humana por aqueles que o amam<sup>24</sup>" (fig. 247).

A fonte é o Physiologus Graecus: Πῶς δὲ ἀγρεύεται; παρθένον ἀγνὴν ρίπτουσιν ἔμπροσθεν αὐτοῦ. Καὶ ἄλλεται εἰς τὸν κόλπον τῆς παρθένου καὶ ἡ παρθένος θάλπει τὸ ζῶον καὶ ἄγει εἰς τὸ παλάτιον τῶν βασιλέων. (O modo de capturá-lo: Atiram à sua frente uma virgem consagrada. E ele salta ao colo da Virgem e a virgem acalenta o animal com amor e o faz subir ao palácio dos reis.) PITRA, Spicilegium Solesmense III, p. 335 (Veterum Gnosticorum in Physiologum allegoricae interpretationes). O Physiologus deveria remontar a DÍDIMO DE ALEXANDRIA, um hermeneuta cristão do séc. III.

23. "Insuperabilis fortitudo". Compare-se com Tab. smaragd.: "Totius fortitudinis fortitudo fortis" [Força forte de todas as forças]. HONÓRIO (Speculum, P.L. CLXXII, col. 847): "<Christus> cuius virtus ut unicornis fuit, quia omnia obstantia cornu supprimit, quia Christus principatus et potestates mundi cornibus crucis perdomuit" [<Cristo> cuja força era como a do unicórnio, porque suprimia todos os obstáculos com seu chifre, porque Cristo subjugou os reinos e o poder do mundo com as pontas da cruz].

24. "Qui in uterum Virginis se reclinans captus est a venatoribus id est in humana forma inventus est a suis amatoribus."



Fig. 244. Representação alegórica da glorificação de Ariosto. A crina frontal do cavalo foi trançada para dar-lhe a aparência de um unicórnio, sem dúvida propositalmente.

Desenho de GIOVANNI BATTISTA BENVENUTI, chamado ORTOLANO (1488-1525?)



Fig. 245. Maria com o unicórnio amoroso no "Jardim fechado". Tapeçaria Suíça (1480)

RUPERTUS<sup>25</sup> também compara Cristo ao rinoceronte e BRUNO HERBIPOLENSIS<sup>26</sup> o denomina simplesmente cornu (chifre). CAUS-SINUS escreve que ALBERTO MAGNO menciona a Virgem em relação ao "monocerus" em sua obra *Hypotyposes*. ALBERTO era um conhecedor da alquimia e extraía citações dos Tratados de HERMES. Na *Tabula Smaragdina* encontra-se o "Filho" de uma força prodigiosa que desce à Terra, penetrando todas as coisas sólidas. A Virgem não é unicamente um signo astrológico da Terra, mas significa de fato a Terra (fig. 248) (em TERTULIANO e AGOSTINHO). ISIDORO DE

<sup>25.</sup> De Trinitate (P.L. CLXII, col. 899).

<sup>26.</sup> Expositio psalmorum (P.L. CXLII, col. 182): "In te inimicos nostros ventilabimus cornu. Et in nomine tuo spernemus insurgentes in nobis... cornu vero nostrum Christus est, idem et nomem Patris in quo adversarii nostri vel ventilantur vel spernuntur." [Em ti abateremos os nossos inimigos com o chifre. Em teu nome desdenharemos aqueles que se levantam contra nós... mas o nosso chifre é Cristo e também o nome do Pai, por quem os nossos adversários são arrasados e desprezados.]



Fig. 246. Mandala com quatro medalhões de ramos entrelaçados, onde se vêem um cervo, um leão, um grifo e um unicórnio. Ladrilho do pavimento da olaria do mosteiro St. Urban (Lucerna)

SEVILHA enfatiza a ação "perfuradora" do unicórnio<sup>27</sup>. Na Tabula trata-se de um incesto apenas ligeiramente disfarçado de mãe e filho<sup>28</sup>, fato de que o alquimista ALBERTO provavelmente tinha consciência.

Como já foi observado, o unicórnio não é unívoco e também pode 525 significar o Mal. O *Physiologus Graecus*<sup>29</sup> diz a respeito do unicórnio "que ele é um animal veloz, com um só chifre e de más intenções relativamente aos homens" (μνησίκακον δὲ ὑπάρχει ἐν ἀνθρώποις). Ε são BASÍLIO diz: "Atenção, ó tu, ser humano, tem cuidado com o unicórnio, isto é, com o demônio (fig. 249). Pois ele conspira contra os homens (μνησίκακος τοῖς ἀνθρῶποις) e é astuto para fazer o mal..." (σοφός τοῦ κακοποιήσαι).

27. Liber etymologiarum (op. cit.): "... aut ventilet aut perforet."

29, Ed. por SBORDONE, p. 263, 1-8.

463

<sup>28.</sup> É verdade que a mãe do Filho é a lua: mas "nutrix eius terra est" la terra é a sua amal. Compare-se com fig. 163. "Ascendit a terra in coelum" [Ergue-se da terra para o céu]: sua origem é portanto terrestre, ele sobe ao céu e retorna à terra, penetrando-a. Ver Tab. smaragd., p. 2.



Fig. 247. Virgem e unicómio. Saltério de Chludoff (Saltério bizantino do fim do séc. IX)

Estes exemplos bastam para mostrar a íntima conexão existente entre o simbolismo alquímico e as metáforas da Igreja. Observe-se nas citações eclesiásticas que o símbolo do unicórnio também inclui o aspecto do mal (fig. 250). Por ser um animal fabuloso e originalmente um monstro, contém em si uma contradição interna, uma "coniunctio oppositorum". Esta circunstância o torna particularmente apropriado para exprimir o "monstrum hermaphroditum" da alquimia<sup>30</sup>.

30. A natureza monstruosa do unicórnio é descrita por PLÍNIO (Historia naturalis. VIII. cap. 21); Seu corpo é o de um cavalo, a pata, de elefante e o rabo, de javali. Uma descrição fantástica, que podia ter um interesse especial para os alquimistas, encontrase no Ινδικά de KTESIAS (cerca de 400): "Pelo que ouvi dizer, na Índia os asnos selvagens têm o tamanho de um cavalo. A cabeça é de cor purpúrea, mas o resto do corpo é branco e os olhos têm uma cor azul escura. De sua testa sai um chifre de aproximadamente um cúbito e meio; a parte inferior do chifre é branca, mais em cima, púrpura, o meio, porém, é totalmente preto. Os indianos bebem deste chifre colorido. como ouvi dizer, porém não todos, apenas os mais nobres dos indianos, que o enrolam com listras douradas espaçadas entre si, tal como se adorna o formoso braço de uma estátua com braceletes. Dizem que a pessoa que bebe deste chifre livra-se de doencas incuráveis, pois não será vítima de espasmos, nem morrerá por envenenamento, e se tiver tomado algo nocivo à saúde, vomitá-lo-á e será curado" (Relicta fragmenta ex Ctesiae Indicis, 363). Encontramos o mesmo em AELIANUS, De natura animalium, IV, 52. Outras referências ao unicórnio encontram-se em III, 41 e XVI, 20. Por último, menciona-se que o animal na Índia é chamado "Kartazonon". "O poder do seu chifre é



Fig. 248. Criação de Eva, prefigurando a história da Salvação; dal, a presença do unicórnio.

Trésor de sapience (séc. XV)

algo invencível. Gosta de pastagens solitárias, e anda sempre sozinho... Procura a solidão". PHILOSTRATUS em sua Vita Apollonii (III, cap. 2) conta que no dia em que a pessoa beber da taça feita do chifre de um unicórnio, ela licará imune às doenças, insensível à dor de uma ferida, poderá pisar no fogo e o veneno mais poderoso não lhe causará dano. Na χριστιανική τοπογραφία de KOSMAS (começo do séc. VI) conta-se que, para escapar dos caçadores, o monocerus se precipita num abismo sobre o seu chifre, cuja força amortece a queda. (McCRINDLE, The Christian Topography of Cosmas, p. 361). Literatura patrística completa por SALZER, Die Sinnbilder und Beiworte Mariens, p. 44s.

## c) O unicórnio no gnosticismo

527

Há igualmente uma relação entre a linguagem da Igreja e o simbolismo gnóstico-pagão. HIPÓLITO, em seu relatório sobre a doutrina dos Naassenos, afirma que a serpente (naas) habita todas as coisas e todos os seres. O nome de todos os templos (νάονς) dela se origina (νάας) (Elenchos V, 9, 12). Todos os santuários, toda iniciação (τελετή) e todos os mistérios seriam dedicados à serpente. Isto lembra imediatamente a frase da Tabula smaragdina: "Pater omnis telesmi totius mundi est hic" (Este é o Pai da plena realização de todo o mundo). τέλος, τελετή ε τελεομός, têm o mesmo significado, isto é, a plena realização no sentido alquímico, o aperfeiçoamento é maturação dos "corpora imperfecta", assim como do próprio alquimista<sup>31</sup>.

"Estes (os naassenos) dizem que a serpente é a substância úmida, tal como (dizia) também Tales de Mileto (pois para este último a água era o elemento primordial), e sem a serpente ser algum, imortal ou mortal, animado ou inanimado, poderia existir".

Esta definição da serpente concorda com a do Mercurius alquímico, o qual também é água, isto é, "água divina" (ὕδωρ θεῖον, "aqua permanens"), o úmido, "humidum radicale" (a umidade radical) e o espírito da vida (spiritus vitae), inerente não só a tudo que vive, mas também, enquanto alma do mundo (anima mundi), a todos os entes. – HIPÓLITO prossegue: "Todas as coisas dependem dela (da serpente) e ela é boa e tem tudo dentro de si, tal como o chifre do touro monocórnio (ἐν κέρατι ταύρου μονοκέρωτος). É a serpente que dá beleza e maturidade a todos os seres…"

A serpente, tal como o chifre do unicórnio, é um alexipharmacon, além de ser o princípio que leva todas as coisas à maturação e à perfeição. Já conhecemos o unicórnio como símbolo do Mercurius. Mas além disto este último é a substância transformadora por excelência, que por sua vez leva os corpos imperfeitos ou imaturos à plena realização e maturação. Por isso a alquimia o celebra como "salvator" (salvador) e "servator" (libertador). Ela (a serpente) penetra tudo, diz HIPÓLITO, "na medida em que procede do Eden e se divide em quatro princípios 32". A idéia básica da alquimia é que tudo procede do Uno (fig. 251) – "... sicut omnes res fuerunt ab uno...

<sup>31.</sup> Compare-se com [JUNG], Estudos Alquímicos [parágr. 158] e Paracelso o Médico [parágr. 27s]: "maturatio".

<sup>32.</sup> As passagens acima citadas são do Elenchos, V, 4, 12-15.



Fig. 249. Unicórnio selvagem. BOCK, Kräuterbuch (1595)

sic omnes res natae fuerunt ab hac una re" (da mesma forma que todas as coisas procedem do Uno... também todas as coisas nasceram desta única e mesma coisa), diz a Tabula – que este Uno se divide em quatro elementos (fig. 252), para recompor-se novamente numa unidade. A "prima materia", entre outros nomes, é chamada "terra do paraíso", a mesma que Adão teria levado consigo ao ser expulso. O "Mercurius philosophorum" consiste dos quatro elementos (fig. 214). Em um dos hinos de mistérios citado por HIPÓLITO, Osíris é



Fig. 250. Homem selvagem cavalgando o unicórnio. Gravura da série do Grōsseres Kartenspiel (por volta de 1463)

designado como sendo "o chifre celeste da Lua" (ἐπουράνιον μηνὸς κέρας) e o mesmo ser primordial é designado por Sophia e Adam<sup>33</sup>. Conhecemos tais analogias em seu aspecto alquímico. Outra analogia citada neste contexto é o "Átis polimórfico". A capacidade de mutação e o polimorfismo de Mercurius são representações fundamentais da alquímia. Acredito não ser necessário aprofundar as idéias cristãs contidas neste sistema pagão; a comparação com as citações cristãs deveria bastar.

#### d) O escaravelho unicórnio

O simbolismo do unicórnio ligado a Mercurius tem uma fonte 530 importante nos Hieroglyphica de HORAPOLLO (capítulo X). Este autor diz que o terceiro "genus" (gênero) do escaravelho é unicórnio (μονόκερως) e por causa desta forma peculiar é consagrado a Mercurius, tal como a íbis. Além disto o escaravelho é um uovoyevás ("unigena"), na medida em que ele é αὐτογενες ζῶον (um ser vivo que se gera a si mesmo). Em PARACELSO a "prima materia" é um "increatum". Em toda a alquimia, enquanto Mercurius ou enquanto "serpens" (serpente) ou "draco" (dragão), a "prima materia" é bissexual e se autofecunda e nasce de si mesma (fig. 253). O "unicus filius" é o "filius philosophorum" e assim, pois, a pedra, Segundo o texto de um papiro, o escaravelho sofre o mesmo desmembramento que o dragão, isto é, a "separatio elementorum": "O escaravelho solar. o Senhor alado que se encontrava a pino no céu do meio-dia, foi decapitado e desmembrado"34. Remeto o leitor à "sexta parábola" do Splendor solis<sup>35</sup>, onde a "separatio" é representada por um cadáver desmembrado. O texto abaixo a acompanha:

"Rosinus<sup>36</sup> diz/ que pretende/ indicar através da visão/ que vira um homem/ morto/ cujo corpo era extremamente branco/ como um sal/ cujos membros se achavam divididos/ e cuja cabeça era de ouro puro/ porém separada do corpo...<sup>37</sup>".

<sup>33.</sup> Op. cit., V, 9, 8.

<sup>34.</sup> Papyrus Graecus J 384 (PREISENDANZ, op. cit., II, p. 60, linha 44s).

<sup>35.</sup> Em: TRISMOSIN, Aureum vellus.

<sup>36. &</sup>quot;Rosinus" é uma corruptela de ZÓZIMO.

<sup>37.</sup> A cena lembra o ditado dos Mistérios "Aufer caput, corpus ne tangito" [Pega a cabeça mas não toques o corpo] (Poliphile, fol. c ILJ [p. 11]).

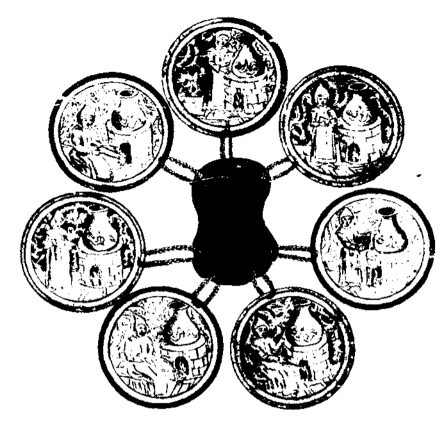


Fig. 251. Os sete estágios do processo representados como uma unidade.

Ripley Scrowle (1588)

A cabeça de ouro refere-se originariamente à cabeça de Osíris, o qual é denominado ἀκέφαλος (acéfalo) em um papiro grego<sup>38</sup>. Os alquimistas gregos se diziam, por isto, "filhos da cabeça de ouro"<sup>39</sup>.

O escaravelho é raramente mencionado na literatura alquímica. Entre os textos antigos é encontrado no Consilium coniugii: "Nulla aqua fit quelles, nisi illa quae fit de scarabaeis aquae nostrae".

<sup>38.</sup> PREISENDANZ, op. cit. I, p. 185, linha 99.

<sup>39.</sup> Χρυσέας κεφαλής παίδες (BERTHELOT, Alch. grecs, III, X, 1).

<sup>40.</sup> Ars chem., p. 119.



Fig. 252. A castidade. Les Triomphes de Pétrarque (séc. XVI)

(Nenhuma água torna-se elixir, exceto aquela que vem dos escaravelhos da nossa água). A "aqua nostra" nada mais é do que a "aqua divina", ou, precisamente, o Mercurius.



Fig. 253. Harpócrates, circundado por um Uróboro. Gema gnóstica

## e) O unicórnio nos Vedas

As pegadas pré-cristãs do unicórnio nos conduzem ao Oriente<sup>41</sup>. Encontramo-lo nos hinos do "Atharva-Veda" (III, 7), num "Charm against kshetriya, hereditary disease" (encantamento contra kshetriya, doença hereditária):

- 1. Upon the head of the nimble antelope a remedy grows! He has driven the kshetriya (inherited disease) in all directions by means of the horn.
- 2. The antelope has gone after thee with his four feet. O horn, loosen the kshetriya that is knitted into his heart!
- 3. (The horn) that glistens yonder like a roof with four wings (sides), with that do we drive out every kshetryia from thy limbs. 42
- (1. Sobre a cabeça do ágil antílope cresce um remédio! Ele espalhou em todas as direções a kshetryia [doença hereditária], através de seu
- 41. Prefiro não abordar a questão de o unicórnio existir ou não na cultura assírio-babilônica. SCHRADER (Die Vorstellung vom Μονόκερων und ihr Ursprung, p. S73s), no entanto, pretende derivar a idéia toda do unicórnio das representações de animais de aparentemente um só chifre de Persépolis, em outras palavras, de uma falsa interpretação dos monumentos. Por outro lado, ele não leva em consideração a fonte indiana.
  - 42. Sacred Books of the East XLII, p. 15.

chifre. 2. O antílope seguiu-te com suas quatro patas. Ó chifre, solta a kshetryia que está atada a teu coração! 3. [O chifre] que reluz adiante como um telhado de quatro águas [lados], com ele expulsamos qualquer kshetryia dos teus membros.)

Um unicórnio, embora jamais seja chamado por este nome. parece também ser o peixe de Manu (fig. 254). Fala-se constantemente de seu chifre, e não de chifres. Segundo uma lenda relatada no Shatapatha-Brâhmana 43 Manu criou um peixe, que foi crescendo cada vez mais, rebocou-o sobre as águas do dilúvio, conduzindo-o até a terra firme. Manu havia amarrado o barco em seu chifre<sup>44</sup>. O peixe é uma encarnação de Vishnu (fig. 255). Manu significa homem<sup>45</sup>. Sua figura corresponde sob muitos aspectos ao ανθρωπος (Anthropos) helenístico. Ele é o pai da humanidade. Descende diretamente da divindade (de Svayambhu [do que é por si mesmo]. isto é, de Brahman). É o homem-Deus, identificado com Prajapati, o Senhor de todos os seres criados, como também com o próprio Brahman, a alma suprema. No Rig-Veda, ele é chamado de "Pai Manu" e conta-se que com sua filha gerou os homens. É o fundador da ordem social e moral<sup>46</sup>. É o primeiro sacrificador e sacerdote<sup>47</sup>. Transmitiu aos homens a doutrina dos Upanishades 48. O fato de ele proceder igualmente do Viraj andrógino é de particular interesse. O Shatapatha-Brâhmana o associa a um touro, cuja tarefa é a de aniquilar os Asuras e Rakshas (demônios inimigos dos deuses). 49

<sup>43.</sup> Op. cit., XII, p. 216s.

<sup>44. &</sup>quot;The fish then swam up to him, and to its horn he tied the rope of the ship, and by that means he passed swiftly up to yonder northern mountain (Himalaia)". [O peixe então dele se aproximou a nado e ele amarrou em seu chifre a corda do seu barco, e dessa maneira conseguiu chegar rapidamente do outro lado da montanha (Himalaia) ao norte.] (op. cit., p. 217, 5).

<sup>45.</sup> The Laws of Manu, op. cit., XXV, p. XIV. Manu "is the heros eponymos of the human race, and by this nature belongs to gods and to men." [Manu é o "heros eponymos" da raça humana, e segundo a sua natureza pertence aos deuses e aos homens.] (op. cit., LVII).

<sup>46.</sup> Op. cit., LVIIs.

<sup>47.</sup> Vedic Hymns (op. cit., XLVI, p. 96): "As thou didst perform sacrifice to the gods with the sacrificial food of the wise Manu, a sage together with sages, thus, O highly truthful Hotri", etc. [Quando ofereceste o sacrifício aos deuses, com o alimento sacrifical do Manu sábio, um sábio junto aos sábios, então, ó eminente e verdadeiro Hotri...]

<sup>48.</sup> Khandogya-Upanishad (op. cit., I, p. 44, 4).

<sup>49,</sup> Op. cit., XII, p. 29, 14.

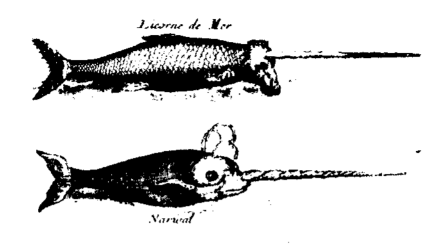


Fig. 254. O "unicórnio marinho" (monodon, monoceros), cujo canino serve de modelo para as antigas representações do unicórnio.

POMMET, Histoire générale des drogues (1694)

Finalmente Manu-também é pai da medicina<sup>50</sup>. Segundo a tradição budista é o Senhor da Idade de ouro<sup>51</sup>. O chifre aqui é relacionado com uma figura, cujo nome e caráter tem a maior afinidade com o Anthropos.

O tema da virgem em conexão com o unicórnio é encontrado no Ramajana e no Mahabharata (III, 110-113). Um eremita, chamado Rischjasringa (chifre de gazela), filho de Wibhandaka, ou Ekasringa (unicórnio), é tirado de seu isolamento e desposado pela filha do rei Santa; em outra versão o eremita é seduzido por uma hetaira, pois era essa a única maneira de superar uma terrível seca que assolava o país<sup>52</sup>.

50. Vedic Hymrs (op. cit., XXII, p. 427, 13): "O Maruts, those pure medicines of yours, the most beneficient and delightful, O heroes, those which Manu, our father, chose, those I crave from Rudra, as health and wealth." [Ó Maruts, esses teus remédios tão puros, os mais eficazes e deliciosos, ó heróis, os eleitos por Manu nosso pai, os que peço a Rudra, enquanto saúde e riqueza.]

 Compare-se com as minhas observações sobre o "Adech" de PARACELSO [Estudos Alquímicos, parágrs. 168 e 203s].

52. HOLTZMANN, Indische Sagen, p. 131s; LÜDERS, Die Sage von Rsasrnga, p. 87s.

A história também é relatada nas Jatakas budistas (Jataka 526).

Encontramos uma descrição importante do unicórnio no Bun- 535 dahis:

"Regarding the three-legged ass they say, that it stands amid the wideformed ocean, and its feet are three, eyes six, mouths nine, ears two, and horn one, body white, food spiritual, and it is righteous. And two of its six eyes are in the position of eyes, two on the top of the head, and two in the position of the hump; with the sharpness of those six eyes it overcomes and destroys. Of the nine mouths three are in the head, three in the hump, and three in the inner part of the flanks; and each mouth is about the size of a cottage, and it is itself as large as Mount Alvand. Each one of the three feet, when it is placed on the ground, is as much as a flock (gird) of a thousand sheep comes under when they repose together; and each pastern is so great in its circuit that a thousand men with a thousand horses may pass inside. As for the two ears it is Mazendaran which they will encompass. The one horn is as it were of gold and hollow, and a thousand branch horns have grown upon it, some befitting a camel, some befitting a horse, some befitting an ox, some befitting an ass, both great and small. With that horn it will vanguish and dissipate all the vile corruption due to the efforts of noxious creatures.

When that ass shall hold its neck in the ocean its ears will terrify (asahmêd), and all the water of the wide-formed ocean will shake with agitation, and the side of Ganavad will tremble (shivaned). When it utters a cry all female water-creatures, of the creatures of Aûharmazd, will become pregnant; and all pregnant noxious watercreatures, when they hear the cry, will cast their young. When it stales in the ocean all the sea-water will become purified, which is in the seven regions of the earth - it is even on that account when all asses which come into water stale in the water - as it says thus: 'If O three-legged ass! you were not created for the water, all the water in the sea would have perished from the contamination which the poison of the evil spirit has brought into its water, through the death of the creatures of Auharmazd.

Tistar seizes the water more completely from the ocean with the assistance of the three-legged ass. Of ambergis also (ambar-ik) it is declared, that it is the dung of the three-legged ass; for if it has much spirit food, then also the moisture of the liquid nourishment goes through the veins pertaining to the body into the urine, and the dung is cast away<sup>53</sup>."

53. Cap. XIX (Sacred Books V, p. 67s).



Fig. 255. Vishnu em sua encarnação em torma de peixe. Miniatura indiana (séc. XVIII)

(Diz-se que o asno de três pernas se encontra no meio do extenso oceano; tem três patas, seis olhos, nove bocas, duas orelhas, um chifre e um corpo branco; seu alimento é espiritual e ele é integro. Dois de seus seis olhos ocupam o lugar dos olhos, dois ficam no alto

da cabeça e dois atrás do pescoço. Pela acuidade desses seis olhos ele triunfa e destrói. Das nove bocas, três ficam na cabeça, três atrás do pescoço e três na parte interna dos flancos; cada boca é mais ou menos do tamanho de uma cabana e ele mesmo é do tamanho do Monte Alvand. Cada uma das três patas, quando pousadas no solo, ocupa o lugar de um rebanho de mil ovelhas juntas. Na circunferência de cada quartela podem passar mil homens em seus cavalos. No que concerne às duas orelhas, elas poderiam circundar Mâzendarân. O único chifre é semelhante ao ouro, é oco e dele crescem mil ramificações grandes ou pequenas: algumas conviriam a um camelo, outras a um cavalo, outras a um boi e algumas conviriam a um asno. Com este chifre ele vencerá e dissipará toda a vil corrupção atribuída aos esforços de criaturas nocivas.

Ouando este asno mergulha o pescoço no oceano, suas orelhas causam terror (asahmêd) e toda a extensão do oceano treme, agitada. e as costas de Ganâvad estremecem (shîvanêd). Ao soltar um grito, todas as fêmeas das criaturas aquáticas, dentre as criaturas de Aûharmazd, engravidam; e todas as criaturas aquáticas grávidas e nocivas abortam ao ouvirem o grito. Ao urinar no oceano, toda a água do mar existente nas sete regiões da terra será purificada – é por esta razão que todos os asnos ao entrarem na água urinam - e ele diz: "Se não fosses tu, ó asno de três patas, criado para a água, toda a água do mar teria perecido devido à sua contaminação pelo veneno do espírito mau, causada pela morte das criaturas de Aûharmazd." Tîstar recolhe mais facilmente a água do oceano com a ajuda do asno de três patas. Diz-se acerca do ambar-gris (ambar-ik) que é o excremento do asno de três patas, pois quando este recebe muito alimento espiritual a umidade do alimento líquido flui pelas vejas de seu corpo, até à urina e ao excremento que são eliminados.)

O monstro evidentemente se baseia no número três. Seu aspecto de asno evoca o asno selvagem indiano de KTESIAS; como ente cosmológico porém evoca as personificações monstruosas da "prima materia" (fig. 256) dos alquimistas árabes. No livro de OSTANES, por exemplo, encontra-se um monstro desse tipo, com asas de abutre, cabeça de elefante e cauda de dragão, que dá ao adepto a chave da câmara do tesouro<sup>54</sup>. O asno está no oceano, tal como a árvore Gôkard, que cresce da lama profunda do oceano<sup>55</sup>. O Bundahis diz acerca desta árvore:

"It is necessary as a producer of the renovation of the universe, for they prepare its immortality therefrom." "Some say it is the proper-

<sup>54.</sup> BERTHELOT, Chimie au moyen âge III, p. 120.

<sup>55.</sup> Cap. XVIII (Sacred Books V, p. 65 e 67).

curing, some the energetic-curing, some the all-curing<sup>56</sup>." (Ela é necessária enquanto causadora da renovação do universo, e dela eles preparam a sua imortalidade. Alguns dizem que é a verdadeira cura, outros, a cura energética, e outros ainda, a panacéia.)

O asno e a árvore<sup>57</sup> são evidentemente análogos, pelo fato de ambos significarem a força vital da procriação e da cura. Trata-se de uma analogia bem primitiva, pois ambos são ou têm o mesmo mana. Assim sendo, os alquimistas árabes também obtêm a sua "prima materia" da árvore das regiões ocidentais. Lê-se no livro de ABU'L-OASIM<sup>58</sup>:

"Esta prima materia, apropriada ao gênero do Elixir, é extraída de uma única árvore que cresce nas regiões ocidentais... Esta árvore cresce na superfície do oceano tal como as plantas crescem na superfície da terra. Quem quer que coma desta árvore será obedecido por homem e djinn; ela é também a árvore de cujos frutos Adão (a paz esteja com ele!) fora proibido de comer; depois de comer (de seu fruto), sua forma angélica tornou-se humana. E esta árvore pode ser transformada em qualquer forma animal."

O monstro e a árvore significam o φάρμακον ἀθανασίαs, o elixir, o alexipharmacon e a panacéia. A propriedade da árvore de poder

56. Op. cit., p. 65 e 66.

538

57. Com referência ao fato estranho de uma lagartixa estar escondida na árvore: "The evil spirit has formed therein, among those which enter as opponents, a lizard as an opponent in that deep water, so that it may injure the Hôm" [Entre outros, que adentraram como adversários, o espírito mau formou uma lagartixa dentro dela, como um oponente nesta água profunda, a fim de que prejudique o Hôm]. (Bundahis, cap. XVIII, op. cit., p. 65) Hôm = Haoma, a planta da imortalidade. Na alquimia o "spiritus Mercurii" que vive na árvore é representado em forma de serpente, salamandra ou melusina; esta última é encontrada no Ripley Scrowle, onde a lagartixa é metade mulher e celebra a "coniunctio" (casamento) com o "filius philosophorum" (fig. 257). Os Verses belonging to an Emblematical Scrowle (Theatrum chem. Brit., p. 375) connetam o seguinte: "And Azoth truly is my Sister, / And Kibrick forsooth is my Brother: / The Serpent of Arabia is my Name / The which is leader of all this game." (E Azoth é verdadeiramente minha irmã, / E Kibrick é deveras meu irmão: / serpente da Arábia é meu Nome / que comanda todo este jogo.]

58. Kitab al-'ilm, p. 23. "This prime matter which is proper for the form of the Elixir is taken from a single tree which grows in the lands of the West... And this tree grows on the surface of the ocean as plants grow on the surface of the earth. This is the tree of wich whosoever eats, men and jinn obey him; it is also the tree of which Adam (peace be upon him!) was forbidden to eat, and when he ate thereof he was transformed from his angelic form to human form. And this tree may be changed into every animal shape."

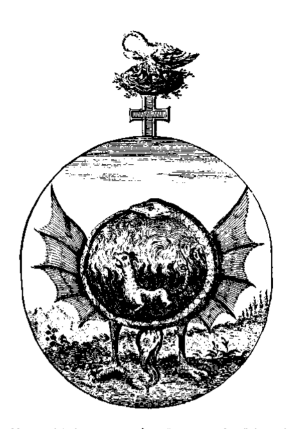


Fig. 256. Monstro fabuloso que contém a "massa confusa" da qual surge o pelicano (símbolo de Cristo e do "lapis").

Hermaphroditisches Sonn- und Mondskind (1752)

transformar-se em qualquer ser vivo também é atribuída ao Mercurius, capaz de tomar qualquer forma (fig. 257).

O asno é um "daemon trinus", uma trindade ctônica, que a 539 alquimia latina representa por um monstro tricéfalo e identifica com o Mercurius, o sal e o sulfur (enxofre)<sup>59</sup>. Quero mencionar apenas de passagem o antigo boato acerca da adoração do asno no Templo

59. [Compare-se com fig. 54; e também com a vinheta dos Estudos Alquímicos.]

de Jerusalém e a caricatura de crucifixo no Palatino<sup>60</sup>. Além disso, assinalo o significado saturnino de Jahvé e de Jaldabaoth como demiurgos; mediante este significado ambas as figuras se aproximam da "prima materia", igualmente saturnina.

### g) O unicórnio na tradição judaica

540

O Talmud<sup>61</sup> relata o modo pelo qual o unicórnio escapou, no dilúvio: do lado de fora da arca, uma vez que não coubera dentro dela devido ao seu porte colossal. Og, o rei de Basan, escapou da mesma maneira: a passagem do Talmud diz o seguinte:

"Para aqueles que afirmam que o dilúvio não afetou o país de Israel. é fácil explicar a sobrevivência do unicórnio - mas a aqueles que acham que o dilúvio também se abateu sobre Israel, como o explicação? R. Jannai retruçou: 'Levaram os filhotes na arça'. - Mas Rabba b. Bar Hana dizia ter visto um filhote de unicórnio do tamanho do Monte Tabor: este media quarenta parasangas, a circunferência do pescoço era de três parasangas e sua cabeça de uma parasanga e meia: então como seus excrementos não entupiriam o rio Jordão 62? R. Johanan respondeu: 'Apenas sua cabeça foi levada.' - 'Mas o mestre não dizia que a sua cabeça media uma parasanga e meia?' -Não, o que ia dentro da arca era apenas a ponta do seu nariz.' - '...A arca não subia com o aumento do volume das águas?" - Res Lagis retrucou: 'Ataram-se os chifres na arca.'- 'R. Hisda não dizia que eles haviam pecado pelo calor e pelo calor seriam punidos <sup>63</sup>?' - 'È na tua opinião, como se explica a preseçyação da arca? <sup>64</sup> E além disso, onde se mantinha Og, o rei de Basan<sup>65</sup>? O que aconteceu foi um milagre e (a água) permaneceu fria em torno da arca."

- 60. [Compare-se com Lâmina XLIII em: Symbole der Wandlung (Símbolos da Transformação.)].
- GOLDSCHMIDT (ed.), Der babylonische Talmud, X, p. 359 (Tratado Zebahim, fol. 113b.).
- 62. Compare-se com a passagem paralela de GOLDSCHMIDT, op. cit., VIII, p. 203 (Tratado Baba Bathra, fol. 73b) bem como a nota: "Entenda-se a palavra Re'em, ou Re'ima, que consta de numerosas passagens da literatura rabínica, como unicórnio."
- 63. Portanto a água era tão quente que o unicórnio deveria ter morrido devido à fervura, ainda que lhe restasse a possibilidade de respirar (Compare-se com os comentários de GOLDSCHMIDT).
- 64. Referência a Gn 6,14, onde se passou betume nas frestas da Arca, que deveria ter derretido com a água quente (Compare-se com os comentários de GOLDSCHMIDT).
- 65. A lenda talmúdica segundo a qual Og teria sobrevivido ao dilúvio encontra-se no Tratado Nidda, fol. 61a (GOLDSCHMIDT, XII, p. 552): "Pois está escrito (Gn 14,14): 'E um que escapou veio e anunciou isso a Abraão, o hebreu', e R. Johanan disse: 'Foi Og que escapou do dilúvio".



Fig. 257. As transformações do Mercurius durante o processo. A metusina (Lilith) na árvore é a Sapientia.

Ripley Scrowle (1588)

- Na coleção de Midrash intitulada Pirke R. Eliezer<sup>66</sup>, Og viajava do lado de fora da arca, preso ao degrau de uma escada (cap. 23).
- O Targum Pseudo-Jonathan, comentando a Gênese 14,13, diz que Og se encontrava no telhado da arca 67.

De acordo com uma lenda talmúdica 68, Og é um descendente de um dos anjos caídos mencionados no Gênese 6, por se unirem às filhas dos homens: "Preste atenção, Sihon e Og eram irmãos, pois o mestre dizia: 'Sihon e Og eram filhos de Ahija, do filho de Samhazaj 69." O comentário de Raschi diz acerca disto que Sihon e Og eram filhos de Ahija, "o qual descendia de Schemhazai e Azael, os dois anjos que desceram sobre a terra, no tempo de Enós".

O tamanho colossal de Og é descrito em várias passagens do Talmud, "o mais gigantesco" talvez se encontre descrito no Tratado Nidda<sup>70</sup>:

"Abba Saul, que outros chamam de R. Johanan, dizia: Eu era coveiro. Certo dia corri atrás de uma corça e fui parar dentro do fêmur de um defunto; corri três parasangas, mas não alcancei a corça e não alcançara o fim da extensão do fêmur. Ao regressar, disseram-me que o osso (o fêmur) era de Og, rei de Basan."

Não é impossível que haja uma íntima relação entre Og e o unicórnio: ambos escapam do dilúvio, presos de alguma forma do lado de fora da árca. Ambos são gigantescos. Além do mais, conforme vimos, o unicórnio é comparado ao *Monte* Tabor, e Og também é relacionado com uma montanha: ele arrancara uma montanha para lançá-la sobre o acampamento dos israelitas 71. Em um Midrash 72, o paralelo vai mais longe: o unicórnio é uma montanha ameaçada por um leão e na história acima Og é morto por Moisés, o "servo de Javé", tantas vezes comparado ao leão, no Antigo Testamento. Lê-se no Midrash:

545

<sup>66.</sup> Segundo ZUNZ (Die gottesdienstlichen Vorträge der Juden, historisch entwickelt, p. 289) näo poderia ser anterior ao séc. VIII.

<sup>67.</sup> Novamente mencionado em: BIN GORION, Sagen der Juden, I, p. 208.

<sup>68.</sup> Der babylonische Talmud, XII, p. 552 (Tratado Nidda, fol. 61a).

<sup>69.</sup> O mais importante dos gigantes mencionados em Gn 6,4 (compare-se com o comentário de GOLDSCHMIDT).

<sup>70.</sup> Fol. 24b.

<sup>71.</sup> Der babylonische Talmud, I, p. 237 (Tratado Berachoth, fol. 54b) e Targum Pseudo-Jonathan, comentando Nm 21,35.

<sup>72.</sup> Compare-se Midrasch Tehillim (ed. por BUBER) com o Sl 22,22: "Salvai-me das fauces do leão e dos chifres dos búfalos".

"R. Huna bar Idi dizia: No tempo em que Davi ainda era pastor de rebanhos, encontrou o unicórnio (Re'em) dormindo no deserto e pensou que era uma montanha; escalou-o para apascentar (o rebanho). Mas o unicórnio, sacudindo-se, pôs-se de pé. Davi, montando-o. chegou até o céu. Dirigiu-se então (a Deus), dizendo: 'Se tu me ajudares a descer deste unicórnio, construirei um templo para ti. de 100 braças, como o chifre deste unicórnio.'... O que o Santíssimo fez com ele, louvado seja? Fez com que aparecesse um leão e o unicórnio. ao vê-lo, teve medo e se ajoelhou diante dele, por ser seu rei: Davi desceu à terra. Entretanto, vendo o leão, Davi também teve medo. Por isso o salmo diz: 'Salva-me da boca do leão, assim como me salvas dos chifres dos búfalos.".

Outro Midrash<sup>73</sup> mostra o unicórnio - não como Re'em, mas como o "unicórnio" ("ha-unicornius") – lutando com o leão. Diz uma passagem:

"Há em nosso país o unicórnio ("ha-unicornius"), o qual tem um grande chifre na testa. Há também muitos leões. Quando o unicórnio vê o leão empurra-o contra uma árvore para subjugá-lo. O leão se desvia e o chifre do unicórnio bate contra a árvore e nela penetra de tal modo que ele não consegue mais retirá-lo; o leão volta e mata o unicórnio: outras vezes, dá-se o contrário."

Em Chymische Hochzeit (Bodas químicas), tal como no brasão da 547 Inglaterra, leão e unicórnio aparecem lado a lado (fig. 258): alquimicamente eles são símbolos do Mercurius, assim como na Igreja representam alegorias do Cristo. O leão e o unicórnio indicam a tensão interna dos opostos no Mercurius. O leão, sendo um animal perigoso, é semelhante ao dragão. Este, tem que ser morto; quanto ao leão, tem pelo menos que ter as patas cortadas. O unicórnio também deve ser domado; por ser um monstro, possui um significado simbólico superior e sua natureza é mais espiritual do que a do leão. Como mostra RIPLEY, o leão também pode ocupar o lugar do unicórnio. Os seres colossais, Og e o unicórnio, lembram um pouco Behemoth e Leviatã, que são duas manifestações de Javé. Como estas, Og e o unicórnio são personificações de forças demoníacas da natureza, a modo do asno-unicórnio do Bundahis. O poder da divindade manifesta-se não só no espírito, mas também no aspecto animalesco e selvagem da natureza, tanto no interior como no

<sup>73.</sup> Über die Zehn Stämme do: Ozar Midraschim (ed. por EISENSTEIN), p. 468.

exterior do homem. A divindade é ambivalente, enquanto o homem permanece conectado com a natureza. A interpretação unilateral de Deus como "summum bonum" é nitidamente contra naturam. Eis por que o Mercurius ambivalente revela o paganismo secreto da alquimia. Contrariamente a isto, a androginia de Cristo concebida exclusivamente como espiritual e simbólica escapa a qualquer conexão com a natureza. A existência da contrapartida do "Príncipe deste Mundo" trai porém a polaridade insinuada pela androginia da divindade manifestada no Filho.

#### h) O unicórnio na China

549

A China também conhece o unicórnio. Segundo o Li-ki há quatro 548 animais benévolos ou espirituais: o unicórnio (Ki-lin)74, a fênix, a tartaruga e o dragão. O unicórnio é o maior dos quadrúpedes. Seu corpo é de cervo, tem rabo de boi e cascos de cavalo. Suas costas têm cinco diferentes cores e seu ventre é amarelo. É benévolo em relação aos outros animais. Dizem que aparece por ocasião do nascimento dos bons imperadores ou dos grandes sábios. Se é ferido, isto significa maus presságios. Apareceu pela primeira vez no jardim do Imperador Amarelo. Mais tarde, dois unicórnios viviam em P'ing-yang, capital do imperador Yao. Um unicórnio apareceu à mãe de Confúcio. estando ela grávida (fig. 259). Antes da morte de Confúcio houve um presságio que ela ocorreria: um cocheiro feriu um unicórnio (fig. 260). É importante assinalar que o nome do unicórnio macho é K'i e o da fêmea, Lin; os dois caracteres juntos formam o nome genérico (K'i-lin)<sup>75</sup>. Isto confere uma qualidade de certo modo andrógina ao unicórnio. A sua relação com a fênix e o dragão aparece na alquimia, onde o dragão representa a forma inferior do Mercurius e a fênix, a superior.

Como já mencionamos diversas vezes, o chifre do rinoceronte é um alexipharmacon (contraveneno); por este motivo, até nossos dias, esses chifres representam um artigo apreciado de comércio

<sup>74.</sup> No Ts'i-ytian (Enciclopédia chinesa), veja verbete Ki-lin: Assemelha-se ao cervo, porém maior, com rabo de boi e patas de cavalo; possui um único chifre de carne, os pêlos dorsais são de cinco cores diferentes, os da barriga, amarelos (ou castanhos), ao pisar não destrói nenhuma erva viva, nem come criatura viva alguma; ele se mostra quando aparecem soberanos perfeitos (shenyen) e quando o Tao do rei é realizado. [As legendas referentes às figs. 259 e 260 foram traduzidas do chinês pelo Prof. E.H. TSCHARNER para a edição original do presente volume. Quanto às legendas de Confúcio, compare-se com WILHELM, Kung-tse, Leben und Werk, p. 60 e 189.]

<sup>75.</sup> Mithology of all Races VIII, p. 98.



Fig. 258. Unicórnio e leão.

La dame à la licome (séc. XV). A série representa numa seqüência os cinco sentidos

entre a costa oriental da África e a China, onde são transformados em taças à prova de veneno. O *Physiologus Graecus* relata que quando uma serpente envenenava a água de um bebedouro, os animais, disso se apercebendo, esperavam que o unicórnio entrasse na água e dela bebesse, pois desse modo anulava o poder do veneno<sup>76</sup>. "O unicórnio

76. P. 321, 10-17.

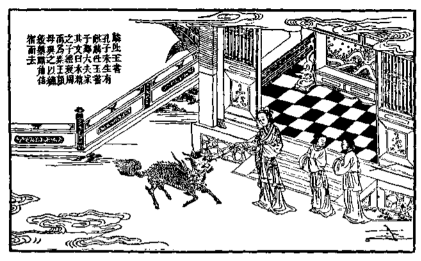


Fig. 259. O K'i-lin anuncia o nasclmento de Confúcio. Um K'i-lin cospe um documento de jade. Quando K'ung-tse ainda não havia nascido, um K'i-lin foi à casa do governador de Tsou e cuspiu um documento de jade. Nele havia a seguinte inscrição: "O filho do cristal da montanha < literalmente a água-essência > perpetuará o reino decadente de Chou e será seu rei sem coroa". A mãe Yen admirou-se e amarrou um laço bordado no chifre do K'i-lin. O animal permaneceu lá duas notes e depois partiu.

De uma obra chinesa ilustrada SHENG-TSI-T'U, Imagens do itinerário da vida do ser perfeito (Confúcio); aproximadamente séc. XVIII

com seu chifre simboliza a cruz" (σταυρὸν ἐκτυπώσας τῷ κέρατι αὐτοῦ).

#### i) O cálice do unicórnio

O cálice que cura está relacionado com o "cálice da salvação", isto é, com o cálice da comunhão e com a taça do oráculo. MIGNE refere-se ao fato de que o Cardeal TORQUEMADA sempre tinha sobre a mesa uma taça de unicórnio: "La corne de licorne préserve des sortilèges" (o chifre de unicórnio preserva dos sortilégios) (figs. 261 e 262). "Chifre celeste da lua", assim os gregos chamavam o "Gerião de três corpos". Este porém é o "Jordão", "o ser humano

<sup>77,</sup> Dictionnaire des sciences occultes, cf. v. "Licorne".

<sup>78.</sup> Analogia de  $\Gamma \hat{\eta} - \rho \hat{\upsilon} \omega v$ .



Fig. 260. O K'i-lin anuncia a morte de Confúcio. A captura de um K'i-lin durante uma caçada de inverno na região ocidental. No 14º ano (do reinado) do Duque Ai (de Lu, 481 aC), foi capturado um K'i-lin durante uma caçada de inverno na região ocidental. Este fato abalou K'i-ung-tse que parou de escrever o Ch'un-ts'iu. O K'ung-ts'ung-tse (Coletânea de histórias sobre Confúcio) diz: Quando um bando da estirpe dos Shu-sun (família nobre de Lu) punha fogo na mata, foi capturado um K'i-lin. Ninguém o reconhecera. Jogaram-no na encruzilhada de Wu-fu. (O discípulo) Jan-yu foi levar a notícia a K'ung-tse, dizendo: "Um corpo de cervo com um chifre de carne não será acaso um monstro celeste de mau agouro?" K'ung-tse foi até a encruzilhada prar vê-lo. Chorou e disse: "É um K'i-lin! O K'i-lin, animal benévolo, aparece e morre. Meu Tao esgotou-se!"

hermafrodita em todos os entes", que "criou todas as coisas": eis como HIPÓLITO resume os ensinamentos dos naassenos. E neste contexto alude à raça de José e de Anacreonte:

"Mas a passagem Nada foi criado sem ele'<sup>79</sup> refere-se ao mundo das formas pois este foi criado sem sua ajuda pelo terceiro e quarto elementos da quaternidade. Pois esta é... a taça da qual o rei extrai os seus oráculos, quando bebe dela<sup>80</sup>. Os gregos teriam feito uma alusão a este segredo mediante os versos anacreônticos:

<sup>79.</sup> Jo 1.3s.

<sup>80.</sup> Aqui se trata da taça de José (Gn 44,4s): "Por que pagastes o bem com o mal e roubastes minha taça de prata? Não é a que usa o meu Senhor para beber e também para as advinhações?"

Ē١



Fig. 261. O Papa com o unicórnio, como símbolo do Espírito Santo. SCALIGER, Explanatio imaginum (1570), antítese de PARACELSO, Interpretação das figuras encontradas em Nürenberg (1569)

A taça me diz O que devo tornar-me Falando sua linguagem silenciosa.

Só ela bastava para que a taça de Anacreonte fosse conhecida pelos homens, desvendando em sua linguagem silenciosa o segredo indizível. Eles dizem porém que a taça de Anacreonte é muda; no entanto ela lhe fala, diz Anacreonte, com voz calada, o que ele deve tornar-se: espiritual e não carnal. Mas para isso deve escutar o segredo oculto no silêncio. É a água que Jesus transformou em vinho naquela linda festa de bodas. Foi este, dizem eles, o grande e verdadeiro começo dos sinais, feito por Jesus em Caná, na Galiléia, para manifestar o reino dos céus. Este (começo) é o reino do céu que habita dentro de nós como um tesouro, tal como o fermento oculto em três medidas de farinha". 81

81. Elenchos, V, 8, 4-7. É preciso sublinhar o fato de o Elenchos passar imediatamente dos símbolos que acabamos de mencionar para as formas ictifálicas dos Mistérios samotrácios e para o Hermes Kyllenios como analogias suplementares do arcano naasseno.



Fig. 262. Q unicórnio lunar. Reverso de uma medalha de ANTÔNIO PISANO (1499)

Como já vimos, o "chifre da lua" está intimamente ligado ao unicórnio. Aqui ele significa não só o Γηρνόνης τρισώματος <sup>82</sup> (o Gerião de três corpos) e o Jordão, mas também o homem hermafrodita, idêntico ao Logos joanino. O "terceiro e quarto" são água e terra. Estes dois elementos, segundo a concepção alquímica, constituem a metade inferior do mundo em sua retorta, e HIPÓLITO compara-a a um cálice (κόνδυ). Este é o cálice do oráculo de José e de Anacreonte. No tocante aos elementos, a água significa o conteúdo e a terra, o continente, isto é, o próprio cálice. O conteúdo é a água transmutada em vinho por Jesus, e também o Jordão. Este último significa o Logos e evidencia a analogia com o cálice da comunhão. O seu conteúdo dá vida e salvação, como o cálice no 4º Livro de Esdras 14,39s:

"Então eu abri a boca e eis que um cálice cheio me foi oferecido; ele parecia cheio de água, cuja cor no entanto era a do fogo. Tomei-o nas mãos e bebi; e logo que bebi,

82. HIPÓLITO indica que as três partes do Gerião são: racional, psíquica e ctônica.

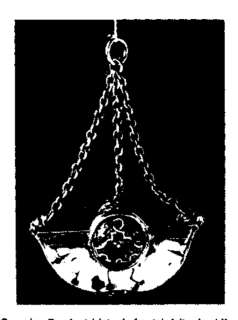


Fig. 263. The Campion Pendant (visto de frente), feito do chifre de um narwal, montado em ouro esmaltado.

No reverso pode-se constatar que algumas partes do chifre foram raspadas para fins de cura (séc. XVI)

meu coração transbordou de compreensão meu peito ficou repleto de sabedoria e minha alma guardou a lembranca<sup>83</sup>."

O segredo da taça é também o mistério do chifre e este, por sua vez, a essência do unicórnio que significa força, saúde e vida (fig. 263). As mesmas qualidades são atribuídas pelos alquimistas à sua pedra que descrevem como "carbunculus". Segundo a lenda, tal pedra se encontra sob o chifre do unicórnio, conforme diz WOLFRAM VON ESCHENBACH:

83. Die Apokryphen II, p. 400. – Lembra a equivalência alquímica: água = fogo. 84. "In fine exibit tibi Rex suo diademate coronatus, fulgens ut Sol, clarus ut carbunculus... perseverans in igne" [Finalmente virá a teu encontro o Rei coroado com o seu diadema, fulgurante como o Sol, claro como o carbúnculo... perseverando no fogo] (Citação de Lillius em: Rosarium, Artis aurif. II, p. 329). O lapis é "resplandecente como a luz do carbúnculo"; "A pedra do carbúnculo brilhando à luz do fogo" (KHUN-RATH, Hyleal. Chaos, p. 242; como também em: Amphitheatrum, p. 202).



Fig. 264. O unicórnio na mandala, com a árvore da Vida. A "Caça ao unicórnio" do Castelo de Verteuil (fins do séc. XV)

é um animal chamado monicirus que reconhece as donzelas puras e em seu regaço calmo ele adormece; o coração desse animal por nós buscado sobre a chaga do rei foi colocado; o carbúnculo sob o chifre encontramos nascido de sua fronte: e o guardamos.<sup>85</sup>

O chifre como sinal de poder e de força 86 tem caráter masculino. Ao mesmo tempo é uma taça que, em sua qualidade de receptáculo, significa o femínino. Trata-se portanto de um "símbolo unificador" que exprime a bipolaridade do arquétipo (fig. 264).

Este apanhado do simbolismo do unicómio não passa de uma amostra, exemplificando as conexões intimamente entretecidas e emaranhadas que há entre a filosofia natural pagã, o gnosticismo, a alquimia e a tradição da Igreja, a qual, por sua vez, influenciou profundamente a cosmovisão da alquimia medieval. Espero que este exemplo tenha esclarecido meu leitor até que ponto a alquimia representava um movimento filosófico-religioso ou "místico". Provavelmente ele atingiu seu ápice com GOETHE em sua cosmovisão religiosa, tal como aparece no Fausto.



Fig. 265. O unicórnio com seu reflexo, representando a máxima "De moy je m'épouvante" (eu me assusto comigo mesmo).

BOSCHIUS, Symbolographia (1702)

- 85. Parzival, IX, linhas 1494-1501.
- 86. SCHEFTELOWITZ, Das Hörnermotiv in den Religionen, p. 451s.
- 87. Compare-se com [JUNG] Psychologische Typen (Tipos Psicológicos).



Fig. 266. Águia bicéfala com coroa do Papa e do Imperador, como símbolo do reino dos dois mundos. A águia é recoberta de olhos (iluminação!).

(Vaticano, séc. XV)

# Epílogo



Fig. 267. A "materia prima" como dragão é fecundada pelo "Espírito Santo", isto é, pela "avis Hermetis" (ave de Hermes). ASHMOLE, Hermes Bird (1652)

NUNCA ficou muito claro o que os antigos filósofos entendiam por "lapis". Esta questão só será respondida satisfatoriamente depois de sabermos que conteúdos eles projetavam de seu inconsciente. Somente a Psicologia do Inconsciente poderá resolver tal enigma. Sabemos que um conteúdo do inconsciente, enquanto projetado, é inacessível. Por isso todos os esforços dos autores em torno do segredo pouco nos revelou. Em compensação obtivemos muito mais naquilo que concerne ao material simbólico, intimamente ligado ao processo de individuação.

Ao tratarmos de alquimia, devemos levar em consideração que 556 na Idade Média esta filosofia desempenhou um papel

importantíssimo. Nessa época desenvolveu-se uma vasta literatura. que exerceu grande influência sobre a vida espiritual reinante. O alcance das pretensões da alquimia aparece em sua forma mais nítida no paralelo "lapis" Cristo. Espero que esta circunstância possa explicar - ou desculpar - minhas incursões em áreas que aparentemente nada têm a ver com a alquimia. Ao penetrarmos na psicología do pensamento alquímico surgem conexões que numa abordagem exterior parecem muito distantes do material histórico. No entanto. se tentarmos compreender este fenômeno do ponto de vista interior. isto é, do ponto de vista anímico, partimos de um ponto central para o qual convergem coisas que, vistas de fora, se afiguram as mais distantes. Lá deparamos com a alma humana que, ao contrário da consciência, não se alterou de modo perceptível no decorrer dos séculos e onde uma verdade de dois mil anos ainda é a verdade de hoje, viva e atuante. Lá encontramos também fatos anímicos essenciais que permanecem imutáveis através de milênios e que por milênios assim continuação. Deste ponto de vista, os tempos modernos e o presente parecem episódios de um drama cujo início se perde nas brumas do passado, estendendo-se até um futuro longinguo. através de todos os séculos. Este drama é uma "aurora consurgens", o nascimento da consciência da humanidade.

557

O processo alouímico da época clássica (da Antiguidade até mais ou menos meados do século XVII) consistia numa investigação química propriamente dita, na qual se imiscuía mediante projeção material psíquico inconsciente. Eis por que os textos ressaltam sempre a condição psicológica da obra. Os conteúdos de que se trata são os que se prestam à projeção na matéria química desconhecida. Dada a natureza impessoal e puramente objetiva da matéria ocorrem projeções de arquétipos impessoais e coletivos. Em paralelo com a vida espiritual coletiva daqueles séculos, trata-se principalmente da imagem do espírito aprisionado na escuridão do mundo, isto é, de um estado irredento, doloroso de uma inconsciência relativa, reconhecida no espelho da matéria e por isso trabalhada na matéria. Uma vez que o estado psicológico de um conteúdo inconsciente é uma realidade potencial (que aparece caracterizada pelo par de opostos ser - não ser), a união dos opostos desempenha um papel decisivo no processo alquímico. O resultado coincide com o significado do símbolo unificador. Este símbolo é geralmente de caráter numinoso<sup>1</sup>. Deste fato depreende-se necessariamente a projeção da imagem do salvador, isto é, do paralelo "lapis"-Cristo, assim como o paralelismo do "opus" redentor ou "officium divinum" com o "magisterium". Há

<sup>1.</sup> Compare-se com minhas exposições em Tipos Psicológicos, cap. 5.

porém uma diferenca essencial: o "opus" cristão é um "operari" executado pelo homem necessitado de redenção em honra de um Deus redentor, ao passo que o "opus" alquímico é o esforco do homem redentor no sentido de redimir a alma divina do mundo adormecida na matéria, à espera dessa redenção. O cristão torna-se merecedor dos frutos da graça "ex opere operato" (pela obra feita); o alquimista, ao invés, cria para si uma "panacéia da vida" "ex opere operantis" (pelo trabalho de quem opera) no sentido literal. Isto lhe parece substituir os veículos da graça da Igreja, ou então representa para ele um complemento e paralelo da obra divina de redenção que continua no homem. Na fórmula eclesiástica do "opus operatum" e do "opus operantis", ambas as posições se encontram, embora sejam inconciliáveis em suas últimas consequências. Basicamente se trata do par de opostos coletividade-indivíduo, ou sociedade-personalidade. Esta problemática é moderna na medida em que foi necessária a hipertrofia da vida coletiva e o amontoamento incrível das massas de nossos dias, para que o indivíduo tomasse consciência de sua asfixia nas estruturas de massa organizada. O coletivismo da Igreia medieval raramente ou nunca exerceu uma pressão sobre o indivíduo de modo que a relação deste com a sociedade se tornasse um problema de ordem geral. Eis por que este questionamento permaneceu em nível de projeção, sendo reservado à época contemporânea abordá-lo com uma consciência pelo menos embrionária e sob a máscara de um individualismo neurótico.

Mas antes desta nova transformação, a alquimía alcancara sua culminância e com ela o ponto histórico de mudança no Fausto de GOETHE, impregnado de idéias alquímicas do começo ao fim. Na cena de Paris e Helena é talvez onde se exprime com mais clareza a essência do drama fáustico. Esta cena teria significado para o alquimista medieval a misteriosa "coniunctio" (união) de Sol e Luna na retorta (fig. 268); mas o homem moderno, sob o disfarce de Fausto, reconhece a projeção e se coloca no lugar de Paris ou do Sol e se apodera de Helena ou da Luna, sua polaridade interna feminina. Dessa forma, o processo em si mesmo objetivo da união torna-se uma vivência subjetiva do "artifex", isto é, do alquimista. Em lugar de reconhecê-lo, torna-se ele mesmo um personagem do drama. A interferência pessoal de Fausto tem a desvantagem de perder de vista o objetivo propriamente dito do processo, isto é, a produção do incorruptivel. Em lugar disso, Euphorion, que deveria ser o "filius philosophorum", incorruptível e incombustibile, se consome na própria chama – um infortúnio para o alquimista e um ensejo para o psicólogo de criticar Fausto, embora este fato seja corriqueiro. Cada arquétipo, ao manifestar-se, e enquanto permanece inconsciente.

apodera-se por completo do homem, levando-o a viver o papel correspondente. Por isso Fausto não consegue reprimir Paris junto a Helena, e os demais "nascimentos" e formas de rejuvenescimento, tais como o cocheiro-menino e o homunculus que fracassam devido à mesma cobiça. Talvez seja este o motivo profundo pelo qual o rejuvenescimento definitivo ocorre somente depois da morte, isto é, projetado no futuro. Será por acaso que Fausto, em sua forma perfeita, tem o nome de um dos alquimistas mais famosos da Antiguidade, que já nos é familiar: "Marianus" ou Morienus, em sua variante mais usada?

559

560

Identificando-se com Paris, Fausto traz a "conjunctio" da " projeção para a esfera da vivência pessoal psicológica e portanto para a consciência. Este passo decisivo significa nada mais nada menos do que a solução do enigma alquímico, e também o resgate de uma parte da personalidade até então inconsciente. Todo acréscimo de consciência porém traz consigo o perigo da inflação. Isto fica demonstrado claramente no aspecto de super-homem em Fausto. A morte deste, necessidade que se deve às exigências da época, não constitui de modo algum uma resposta satisfatória. O nascimento e transformação que se seguem à "conjunctio" se dão no além, isto é, no inconsciente, deixando o problema em aberto. Este foi retomado por NIETZSCHE, como sabemos, no Zarathustra: o da transformação em super-homem, que ele aproximou perigosamente do homem terrestre. Isto provocou inevitavelmente o ressentimento anticristão. pois o seu super-homem é uma hybris da consciência individual, que se choca necessariamente com o poder coletivo do cristianismo levando à destruição catastrófica do indivíduo. É sabido o modo pelo qual e de que formas características isto aconteceu "tam ethice quam physice" (tanto moral como fisicamente) com o próprio NIETZSCHE. E que resposta os tempos subsequentes deram ao individualismo do super-homem nietzscheano? Responderam com o coletivismo, com a organização coletivista e o amontoamento de massas "tam ethice quam physice", escarnecendo de tudo o que existira até então. Asfixia da personalidade por um lado e, por outro, a impotência de um cristianismo talvez mortalmente ferido: este é o balanço da nossa época, em toda a sua nudez.

O pecado de Fausto era a identificação com aquilo que devia ser transformado. O exagero de NIETZSCHE era a identificação com o super-homem Zarathustra, com a parte da personalidade que chegara até a sua consciência. Podemos acaso falar de Zarathustra como de uma parte da personalidade? Não seria ele o sobre-humano do qual o homem participa, sem no entanto sê-lo? Estará Deus verdadeiramente morto, quando NIETZSCHE o declara

# PHILOSOPHORVM. FERMENTATIO.



Gye wird Gol aber verfchloffen Und mit Mercurio philosophorum vbergoffen.

Fig. 268, "Fermentatio": representação simbólica da "conjunctio spirituum". Rosarium philosophorum (1550)

desaparecido? Não terá ele voltado justamente sob o disfarce do "sobre-humano"?

Impelido pela obsessão do sobre-humano, Fausto provoca o 561 assassínio de Filêmon e Báucis. Mas quem são estes dois velhos modestos? Quando o mundo se tornou ateu, recusando hospedagem aos desconhecidos divinos Júpiter e Mercúrio, Filêmon e Báucis acolheram os hóspedes sobre-humanos; e no momento em que Báucis se dispunha a sacrificar-lhes o último ganso que possuíam, deu-se a metamorfose: os deuses se manifestaram, a cabana humilde

transformou-se num templo e os velhos tornaram-se os servidores imortais do santuário.

562

563

Em certo sentido, os velhos alquimistas estavam mais próximos da verdade anímica ao tentarem resgatar o espírito dos elementos químicos, tratando o mistério como se ele estivesse no seio da natureza obscura e silenciosa. Mas ele era ainda externo a eles. A evolução da consciência a um nível superior, mais cedo ou mais tarde deveria pôr fim a essa projeção, devolvendo à alma aquilo que desde o início era de natureza anímica. Mas a partir do lluminismo e da época do racionalismo científico, o que aconteceu com a alma? Ela fora identificada com a consciência. A alma tornou-se o que se sabia dela. Fora do eu, não existia. Era inevitável pois a identificação do eu com os conteúdos retirados da projeção. Acabara o tempo em que a alma ainda se encontrava "fora do corpo" e imaginava essas "majora" (coisas majores) não captáveis pelo corpo. Assim, pois, os conteúdos outrora projetados deveriam aparecer como algo pertencente à pessoa, isto é, como imagens fantasiosas do eu consciente. O fogo esfriou, transformando-se em ar, o ar tornou-se o vento de Zarathustra e causou uma inflação de consciência. Esta, pelo visto, só pôde ser dominada pelas mais aterradoras catástrofes da civilização, ou seja, pelo dilúvio que os deuses enviaram à humanidade pouco hospitaleira.

Uma consciência inflacionada é sempre egocêntrica e só tem consciência de sua própria presença. É incapaz de aprender com o passado, de compreender o que acontece no presente e de tirar conclusões válidas para o futuro. Ela se hipnotiza a si mesma e portanto não é aberta ao diálogo. Consequentemente está exposta a calamidades que até podem ser fatais. Paradoxalmente, a inflação é um tornar-se inconsciente da consciência. Isto ocorre quando a consciência se atribui conteúdos do inconsciente, perdendo o poder da discriminação, condição sine qua non de toda consciência. No momento em que o destino encenava na Europa, por quatro anos seguidos, uma guerra de tremenda atrocidade que ninguém queria. ninguém por assim dizer indagou quem na realidade a provocara e mantinha. Ninguém percebeu que o homem europeu estava possuído por algo que o privava de seu livre-arbítrio. Este estado de possessão inconsciente prosseguirá até o dia em que o europeu se "assuste com sua semelhança a Deus". Esta transformação só pode começar pelo indivíduo; as massas são animais cegos, como estamos cansados de saber. Por esta razão acho importante que certos indivíduos ou que os indivíduos comecem a perceber a existência de conteúdos que não pertencem à personalidade do eu, devendo ser atribuídos a um não-ego psíquico. Esta operação deve ser empreendida toda vez que



Fig. 269. O Artifex e sua "soror mystica" fazendo o gesto do segredo ao final do "opus". Mutus liber (1702)

se queira evitar a ameaca de uma inflação. Dispomos neste sentido dos modelos úteis e edificantes propostos pelos poetas e filósofos. paradigmas ou "archetypi" (arquétipos), que podemos considerar como remédios para os homens e os tempos. Na verdade porém nada do que lá encontramos pode ser proposto como modelo às massas. Trata-se sempre de algo oculto, que podemos propor a nós mesmos silenciosamente. Poucos são os que reconhecem que isso lhes diz respeito. É bem mais fácil anunciar a panacéia universal às multidões, porque assim não somos obrigados a aplicá-la a nós mesmos. É sabido que todo sofrimento desaparece quando muitos se encontram na mesma situação. O rebanho não conhece a dúvida; quanto maior a massa, melhor sua verdade - mas também são majores as suas catástrofes.

O que podemos aprender com nossos modelos é antes de mais 564 nada o fato de que a alma abriga conteúdos ou é passível de influências cuja assimilação implica os maiores perigos. Os antigos alquimistas atribuíam o seu segredo à matéria; nem Fausto nem Zarathustra nos animam a incorporar este segredo. Assim sendo, só nos resta a opção de repudiar a pretensão arrogante da consciência de ser ela mesma a totalidade da alma, reconhecendo que a alma é uma realidade impossível de ser abarcada com os atuais recursos do conhecimento. Não considero o homem que admite sua ignorância como obscurantista. Obscurantista é muito mais aquele cuja consciência não evoluiu suficientemente para reconhecer a sua ignorância. Na minha opinião a esperança do alquimista no sentido de produzir o ouro filosofal, a panacéia ou a pedra miraculosa a partir da matéria é, por um lado, uma ilusão causada pela projeção e, por outro,

corresponde a fatos psíquicos da major importância para a Psicología do Inconsciente. Acontece porém que o alquimista projetava o processo de individuação nos processos de transformação química. conforme demonstram os textos e seu simbolismo. O termo científico "individuação" não significa de modo algum que se trate de fatos inteiramente conhecidos e esclarecidos<sup>2</sup>. Ele apenas designa um domínio obscuro de pesquisa ainda em curso dos processos psíquicos através dos quais a personalidade em formação atinge seu centro no inconsciente. Trata-se de processos vitais, que, por seu caráter numinoso, serviram desde os primórdios de estímulo fundamental para a formação dos símbolos. Esses processos são misteriosos porque propõem enigmas à compreensão humana; sua solução exigirá ainda um demorado e talvez inútil esforco de sua parte. Em última análise, é muito duvidoso que o entendimento humano realmente seja o instrumento adequado para essa pesquisa. Não é por acaso que a alquimia se chama a si mesma de "arte"; sente, de uma forma correta, que trata de processos criativos que só podem ser realmente compreendidos pela vivência, e que o intelecto só pode descrevê-los. Os próprios alquimistas diziam: "Rumpite libros, ne corda vestra rumpantur" (Rasgai os livros para que não se rompam vossos corações). Mas por outro lado insistiam justamente no estudo dos livros. São as vivências e não os livros que nos aproximam da compreensão (fig. 269).



Fig. 270. A Fênix como símbolo da ressurreição. BOSCHIUS, Symbolographia (1702)

2. Compare-se com [JUNG] op. cit., Definição: "Individuação".

No estudo dos símbolos oníricos que figura neste livro mostrei 565 como uma tal vivência se apresenta na prática. Por aí podemos perceber o que ocorre quando nos debruçamos com interesse e seriedade sobre as regiões desconhecidas da alma. Apesar da multiplicidade infinita das formas individuais da experiência, elas variam em torno de certos tipos centrais, que ocorrem universalmente, conforme o simbolismo alquímico também mostra. São as imagens primordiais, de onde as religiões recebem, cada qual, sua verdade absoluta

36 Josep Dec Erq [except Ternarius sive Questernames terres as qualimento et communi utrisque, quesi cuy (the punt Com) copes, git sis . Eliminate Systems Quatorne = por 4 restes et unios printo invividuaque in contravel excurrentes partes quatur Elementarum ... in muera mysterum aguttion angelor enter Singulis les rapetitis siegne iliden, secritimies Septemarine & ducher minimum rates et communi princto; Deinde ak 4 lectio, al uno primato, sero, separantilis. 220 Duarino: 1020 244 2 10 Cruse Restilines (X) en a firi zestis indicate and Domaring Superficienting, at Antiquininis Latinis Philosophis . - some danny (at tolis havegue) from 4. clementerum magian, execdinina in Suas hines frient faite Separatio : Desimbegne por eas remoter american Aripharas arcularis, in complemento Solari fuest fatte commento M. Tuplioitalis igues exordium , in Alista). 221 minute ities home at fol ma reparere volunt Elementa, in quetus durania rigalit proporto, idque iquis fiere numisterio. on an maker principalis, in communi puneto connexis, con-Thata asquinostialis My Themeres Comes 211 [presfeto and sage Maximuliation ] A OM tureste qualitare apport Mondas 23 Et ( water Gai) its not Platerophorum Merauring, ille calaborium, Accordances at ADam. Justingues alphonorage que secum affet halitas per The Company of the Company

Fig. 271. Página do volume manuscrito VIII dos Excerpta alquímicos de C.G. Jung, 1940 - 1953.

# **ANEXO**

# Registro de Fontes das Ilustrações

A bibliografia de cada obra é registrada de modo completo apenas uma vez. Ocorrendo repetição, o número correspondente aparece entre colchetes.

- O Criador, como Senhor do Universo. Liber patris sapientiae in: THEATRUM CHEMICUM BRITANNICUM (1652), p. 210. [Bibl. A]
- 2. O par ajoelhado de alquimistas. Mutus liber in quo tamen tota philosophia hermetica, figuris hieroglyphis depingitur, p. 11 (Detalhe). [Bibl. A: BIBLIOTHECA CHEMICA CURIOSA I, Suplemento. Por motivos técnicos teve que ser utilizada, para a reprodução das ilustrações desta obra, a edição de 1702 (em vez da de 1677).]
- Símblo da obra alquímica. Hermaphroditisches Sonn- und Mondskind (Filho hermafrodita do Sol e da Lua). Das ist: Des Sohns deren Philosophen natürlichübernatürliche Gebärung, Zerstörung und Regenerierung. Mainz, 1752, p. 28.
- Representação do processo simbólico. Frontispício do Songe de Poliphile editado por BÉROALDE DE VERVILLE (1600). [Bibl. B]
- As sete virgens no processo de transformação. Le Songe de Poliphile (1600). [Bibl. Bl
- Uma figura materna hierarquicamente superior às deusas do destino. THENAUD,
   J.: Traité de la cabale. Ms. 5061 (séc. XVI), Bibliothèque de l'Arsenal, Paris.
- O Uróboro como símbolo do Aion. HORAPOLLO: Selecta hieroglyphica (1597), p.
   [Bibl. B]
- 8. A "anima mundi" guiada por Deus. Gravura em cobre de J. Th. de Bry, tirada de: FLUDD, R.: Utriusque cosmi maioris scilicet et minoris metaphysica, physica atque technica historica. Oppenheim 1617, p. 4 e 5.
- Ressurreição do rei adormecido. Tractatus qui dicitur Thomae Aquinatis de alchimia. Ms. Voss. chem. F. 29, Fol. 53 e 87 (1520), Universitätsbibliothek, Leiden.
- 11, 12. Melusina, Melusina bicéfala, Sereia com máscara. ELEAZAR, A.: Uraltes chymisches Werk (1760), I p. 84, 85, 98. [Bibl. B]
- O Uróboro devorando a cauda. -- Pandora: Das ist die edlest Gab Gottes, oder der werde und heilsame Stein der Weysen (1588), p. 257. [Bibl. B]
- O sonho de Jacó. BINYON, L.: The Drawings and Engravings of W. Blake. London 1922, prancha 79.
- A "scala lapidis". Emblematical Figures of the Philosophers' Stone. Ms. Sloane 1316 (séc. XVII), British Museum, London.
- O "mercurius tricephalus" representado como Anthropos. KELLEY, E.: Tractatus duo egregii, de Lapide philosophorum. Hamburg e Amsterdam, 1676, p. 101.

- 17. O Artifex (ou Hermes) como pastor de "Aries" e "Taurus". Tractatus... de alchimia. Fol. 86. [9]
- Cristo, como pastor. KOEMSTEDT, R.: Vormittelalterliche Malerei. Augsburg 1929, fig. 50.
- 19. A "alma" como guia do caminho. BINYON, L., prancha 102. [14]
- 20. Os seis planetas unificados no sétimo. Tractatus ... de alchimia. Fol. 94a. [9]
- Os sete deuses dos planetas no Hades. MYLIUS, J.D.: Philosophia reformata (1622), p. 167, fig. 18. [Bibl. B]
- 22. Mercúrio no "ovo dos filósofos". Mutus liber, p. 11 (detalhe). [2]
- O vaso místico. Figurarum aegyptiorum secretarum. Ms. (séc. XVIII), p. 13. [Bibl. B]
- 24. Todas as atividades subordinadas ao Mercúrio. Ms. (cerca de 1400), Universitätsbibliothek, Tübingen.
- 25. A fonte da vida como "fons mercurialis". Rosarium philosophorum (1550), [Bibl. A: ARTIS AURIFERAE II]
- Maria, cercada de seus atributos. PRINZ, H.: Altorientalische Symbolik. Berlin 1915, p. 6.
- A influência regeneradora da conjunção sol·lua. CARBONELLI, G.: Sulle Fonti storiche della chimica e dell'alchimia in Italia. Roma 1925, fig. X.
- A pesca do Leviată. BEISSEI, St.: Die Geschichte der Verehrung Marias in Deutschland während des Mittelalters. Freiburg i.Br. 1909, p. 105.
- A rosa de sete pétalas. FLUDD, R.: Summum bonum (1629). Bibliothèque Nationale, Paris, Réserve td/30, 87.
- 30. A rosa vermelha e branca. Ripley-Scrowle. Four Rolls drawn in Lübeck (1588). Ms. Sloane 5025, British Museum, London, №. 1 (detalhe).
- A cidade simbólica, como centro da terra. MAIER, M.: Viatorium, hoc est, de montibus planetarum septem, seu metallorum. Rouen 1651, p. 57.
- 32. A "coniunctio solis et lunae". TRISMOSIN, S.: Splendor Solis. [Bibl. A: AUREUM VELLUS]
- 33. Polifilo, rodeado de ninfas. Le Songe de Poliphile, p. 9. [4]
- 34. O "negro" de pé sobre o "redondo". MYLIUS, J.D., p. 117, fig. 9. [21]
- 35. O "homem selvagem". Codex Urbanus Latinus 899, fol. 85 (séc. XV), Biblioteca Vaticana, Roma.
- O diabo, como espírito do ar. Uma das ilustrações do Fausto, 1ª parte, de EUGENE DELACROIX.
- 37. A flor de sete pétalas. BOSCHIUS, J.: Symbolographia sive de arte symbolica sermones septem. Augsburg 1702, símbolo DCCXXIII, class. I, tab. XXI.
- 38. Mercúrio como Vírgem. Tractatus..., de alchimia. Fol. 95a. [9]
- Shri-Yantra. ZIMMER, H.: Kunstform und Yoga im indischen Kultbild, fig. 36.
   [Bibl. B]
- 40. A "roda da Vida" tibetana. Coleção particular.
- A "grande pedra-calendário" mexicana. SPENCE, L.: The Gods of Mexico. London 1923, p. 38.
- Cristo-menino carregando a cruz na mandala. CORNELL, H.: The Iconography of the Nativity of Christ. Uppsala 1924, p. 53.
- 43. Vajramandala lamaísta. ~ WILHELM, R. e C.G. JUNG: Das Geheimnis der Goldenen Blüte (O Segredo da Flor de Ouro). Ilustração do frontispício. [Bibl. B]
- Calendário mexicano. HERRLIBERGER, D.: Heilige Ceremonien oder Religionsübungen der abgöttischen Völker der Welt. Zürich 1748, prancha XC, n. 1.
- Hermes como psicopompo. KING, C.W.: The Gnostics and their Remains. London 1864, fig. 14.

- 46, 47. Dragão coroado, devorando a própria cauda; Círculo formado por dois dragões.

   ELEAZAR, A., n. 4 e 3. [10]
- 48. A "putrefactio". STOLCIUS DE STOLCENBERG, D.: Viridarium chymicum. Frankfurt 1624, fig. VIII.
- Representação esquemática das quatro funções da consciência. JACOBI, J.: Die Psychologie von C.G.Jung. Zürich 1940, p. 19.
- 50. O castelo que protege contra os espíritos da doença. FLUDD, R., td/30, 87. [29]
- O santuário do Lápis. VAN VREESWYK, G.: De Groene Leeuw. Amsterdam 1672, p. 123.
- 52. Harpócrates sentado sobre a flor de Lótus. KING, C.W., fig. 6. [45]
- O Tetramorfo como montaria da Igreja. KELLER, G. e A. STRAUB: Herrad von Landsberg: Hortus deliciarum. Strassburg 1879-1899. Prancha XXXVIII.
- 54. O Hermafrodita com as serpentes. Rosarium philosophorum, p. 359, [25]
- 55. Fausto diante do espelho mágico. Albertina, Wien.
- 56. A fonte da juventude. CARBONELLI, G., fig. IX. [27]
- 57. O Banho imperial na água da fonte milagrosa. CARBONELLI, G., fig XI [27]
- O Cristo, fonte do fogo. Vitral do Coro, Mosteiro de Königsfelden, Suíça (séc. XIV).
- A quadratura do círculo. JAMSTHALER, H.: Viatorium spagyricum. Das ist: Ein gebenedeyter Spagyrischer Wegweiser. Frankfurt 1625, p. 272.
- 60. A quadratura do círculo. MAIER, M.: Secretioris naturae secretorum scrutinium chymicum, Emblema XXI, p. 61. [Bibl. B]
- A pérola como símbolo do Ch'ien. LAIGNEL-LAVASTINE, M.: Histoire générale de la médecine. 3 vols., Paris 1936-1949, I p. 543.
- 62. Mandala retangular com cruz. LOEFFLER, K.: Schwäbische Buchmalerei in romanischer Zeit. Augsburg 1928, prancha 20.
- 63. Hermes. LENORMANT, Ch. e J.J. WITTE: Élite des monuments céramographiques. 8 vols., Paris 1844-1861, III prancha LXXVIII.
- 64. Cristo, como Anthropos. GLANVIIIE, B. de: Le Propriétaire des choses. [Tradução de: CORBICHON, J.: Liber de proprietatibus rerum.] Lyon 1482.
- 65. O Tetramorfo (símbolo do Anthropos). GILLEN, O.: Iconographische Studien zum "Hortus Deliciarum" der Herrad von Landsberg. Berlin, 1931, p. 15.
- Amon-Ra. CHAMPOLLION, J.F.: Panthéon égyptien. Paris 1825. Arquivo de estampas da Ciba Zeitschrift, Basel.
- Demônio simiesco. Speculum humanae salvationis. Ms. 511 (séc. XIV), Bibliothèque Nationale, Paris.
- 68. Thoth como cinocéfalo. -- Coleção Hahnloser, Bern.
- Dante e Virgílio. Codex Urbanus Latinus 365 (séc. XV), Biblioteca Vaticana, Roma.
- Ritos pagãos de transformação, na Idade Média. HAMMER, J. de: Mémoire sur deux coffrets gnostiques du moyen âge. Prancha K. [Bibl. B]
- A criação de Adão. SCHEDEL, H.: Das Buch der Chroniken und Geschichten. Nürnberg 1493, p. V.
- 72. As núpcias da água e do fogo. MÜLLER, N.: Glauben, Wissen und Kunst der alten Hindus. Mainz 1822, prancha II, fig. 17.
- O homem salvo do poder do dragão. ~ Codex Palatinus Latinus 412 (séc. XV), Biblioteca Vaticana, Roma.
- 74. O céu fecunda a terra e gera o homem. THENAUD, J. [6]
- 75. A imagem da Trimurti. MÜLLER, N., prancha II, fig. 40. [72]
- A tartaruga: um instrumento alquímico. PORTA, G. della: De distillationibus libri IX. Strassburg 1609.

- 77a, 77b. Telésforo, o Cabiro ou "familiaris" de Esculápio. Ambas as figuras tiradas de ROSCHER, W.H. [ed.]: Ausführliches Lexikon der griechischen und römischen Mythologie, p. 316. [Bibl. B: Lexikon, Ausführliches]
- Maria Prophetissa. MAIER, M.: Symbola aureae mensae II, p. 57, ilustração do frontispício. [Bibl. B]
- 79. O rei Sol com seus seis filhos-planetas. BONUS, P.: Pretiosa margarita novella de thesauro ac pretiosissimo philosophorum lapide. [Ed. por Janus Lacinius.] [Bibl. B; também A: BIBLIOTHECA CHEMICA CURIOSA]
- Mercúrio gira a roda de oito raios. Speculum veritatis. Codex Vaticanus Latinus 7286 (séc. XVII), Biblioteca Vaticana, Roma.
- 81. "Sol et ejus umbra" (o sol e sua sombra) A terra está situada entre a luz e as trevas. MAIER, M., p. 133. [60]
- O Anthropos com os quatro elementos. De um manuscrito russo do séc. XVIII. "
  (Propriedade particular).
- 83. Dante na rosa celeste. [69]
- A fonte no jardim cercado de muros. BOSCHIUS, J., Símbolo CCLI, Class. I, tab. XVI. [37]
- A flor de oito pétalas. Recueil de figures astrologiques. Ms. 14770 (séc. XVIII), Bibliothèque Nationale, Paris.
- 86. O aparelho de destilação alquímica. KELLEY, E., p. 109. [16]
- 87. A Virgem representada como vaso da Criança divina. -- INMAN, TH.: Ancient Pagan and Modern Christian Symbolism Exposed and Explained. New York 1879.
- 88. Visão do Santo-Graal. Le Roman de Lancelot du Lac. Ms. 116, fol. 610<sup>v</sup> (séc. XV), Bibliothèque Nationale, Paris.
- O Pelicano, como alegoria de Cristo. BOSCHIUS, J., Símbolo LXX, class. I, tab. IV. 1371
- 90. O urso representa o aspecto perigoso da "prima materia". Fol. 82. [9]
- Anima mundi. THURNEISSER ZUM THURN, L.: Quinta essentia, das ist die höchste subtilitet, krafft und wirckung, beyder der fürtrefflichsten und menschlichem geschlecht am nützlichsten Künsten der Medicin und Alchemy. Leipzig 1574, p. 92
- 92. O processo alquímico no Zodíaco. Ripley Scrowle. [30]
- A "Montanha dos Adeptos". MICHELSPACHER, St.: Cabala, speculum artis et naturae, in alchymia. Augsburg 1654.
- 94. O Etna. BOSCHIUS, J., Símbolo XXX, class. II, tab. II. [37]
- 95. O "Ludus puerorum" [jogo de crianças]. TRISMOSIN, S., prancha XX. [32]
- 96. Pataeken (deuses-crianças prestativos). I p. 104. [61]
- 97. A "grande viagem" (peregrinatio). MAIER, M., p. 183. [31]
- O ovo filosófico. Codex Palatinus Latinus 412 (séc. XV), Biblioteca Vaticana, Roma.
- 99. Símbolo do tempo do lápis. Fol. 74. [9]
- Horóscopo. STRAUSS, H.A.: Der astrologische Gedanke in der deutschen Vergangenheit. München 1926, p. 54.
- 101. Cristo na Mandorla. -- CLEMEN, P.: Die romanische Monumentalmalerei in den Rheinlanden. 2 vols. Düsseldorf 1916, fig. 195, p. 260.
- 102. Osíris com os quatro filhos de Hórus. BUDGE, E.A.W.: Osiris and the Egyptian Resurrection. London 1909. Ilustração do frontispício (detalhe).
- 103. Sponsus et sponsa [Esposo e esposa]. Accademia, Venezia.
- 104. Deus como Trindade. -- PEDRO LOMBARDO, De sacramentis. Codex Vaticanus Latinus 681 (séc. XIV), Biblioteca Vaticana, Roma.
- 105. A Virgem como personificação do céu estrelado. Speculum humanae salvationis. Codex Palatinus Latinus 413 (séc. XV), Biblioteca Vaticana, Roma.

- 106. O "Elixir da Lua". CARBONELLI, G., p. 155, fig. 189 (detalhe). [27]
- 107. A Virgem carregando o Salvador. Speculum humanae salvationis. [105]
- 108. Maya, circundada pelo uróboro. MÜLLER, N., tab. I, fig. 91. [72]
- Os quatro evangelistas. MOLSDORF, W.: Christliche Symbolik der mittelalterlichen Kunst. (Hiersemanns Handbücher X) Leipzig 1926, prancha VI.
- 110. Desenho de areia dos índios navajo. STEVENSON, J.: "Ceremonial of Hasjelti Dailjis and Mythical Sand Painting of the Navajo Indians". Em: Eighth Annual Report of the Bureau of Ethnology to the Secretary of the Smithsonian Institution 1886/87 (Washington 1891) p. 229-285, prancha CXXI.
- 111. A "cauda pavonis" [cauda do pavão]. ~ BOSCHIUS, J., símbolo LXXXIV, class. I, tab. V. [37]
- Os símbolos principais da alquimia. TRISMOSIM, S., ilustração do frontispício da edição francesa. [32]
- 113. Forno da Lua e do Sol. Mutus liber, p. 14 (detalhe). [2]
- 114. Os quatro estágios do processo alquímico. MYLIUS, J. D., p. 96, fig. 2 [21]
- 115. A "nigredo" [negrume]. JAMSTHALER, H., p. 118 [59]
- Hermafrodita coroado. Fascículo 6577 (séc. XVII), Bibliothèque de l'Arsenal, Paris.
- Anthropos como "anima mundi". ALBERTO MAGNO: Philosophia naturalis. Basel 1560.
- 118. O par irmão-irmã no "banho da vida". THEATRUM CHEMICUM BRITANNI-CUM, p. 350. [1]
- Forno alquímico. GEBER (Jabir ibn Hayyan): De alchimia libri tres. Strassburg 1529, frontispício.
- 120. Mercurius no vaso. BARCHUSEN, J. C.: Elementa chemicae. Imprimés R. 6927, fig. 75 (1718, Bibliothèque Nationale, Paris.
- As transformações de Mercurius no vaso hermético. Ms. Sloane [Add.] 5245, fol. 2, British Museum, London.
- 122. As doze operações alquímicas. -- NORTON, S.: Mercurius redivivus, seu Modus conficiendi lapidem philosophicum tum album, quam rubeum e Mercurio. Frankfurt 1630.
- 123. Hermafrodita. Hermaphroditisches Sonn- und Mondskind, p. 16 (detalhe). [3]
- 124. Os alquimistas operando. Mutus liber, p. 13 (detalhe). [2]
- Mercurius como hermafrodita do Sol e da Lua (rebis). MYLIUS, J.D., p. 354, fig. 5. [21]
- 126. Os seis dias da Criação, culminando no sétimo dia. HILDEGARD VON BINGEN: Scivias. Ms. (séc. XII), Mosteiro de Oblatas [de Santa Hildegard] St. Rupertus, Bingen.
- 127. A transfiguração de Mercurius no fogo. BARCHUSEN, J. C., fig. 76. [120]
- Hermes Trismegistos. ZADITH BEN HAMUEL (Zadith Senior): De chemia senioris antiquissimi philosophi libellus. Strassburg 1566.
- 129. "Spiritus" personificados [espíritos]. Tractatus... de alchimia, fol. 60a (detalhe).
  [9]
- 130. A serpente mercurial. BARCHUSEN, J.C., fig. 58-61. [120]
- Adão como "prima materia". Miscellanea d'Alchimia. Ms. Ashburnham 1166 (séc. XV), Biblioteca Medicea-Laurenziana, Firenze.
- 132. Representação dos conteúdos "secretos" da obra. Mutus liber, fig. 3 [2]
- 133. Alquimistas trabalhando no opus. Mutus liber, p. 6. [2]
- 134. Saturno é cozido no banho. TRISMOSIN, S. (32)
- 135. O crânio como símbolo da "mortificatio" de Eva. Miscellanea d'Alchimia. [131]
- 136. Deus ilumina o artifex. BARCHUSEN, J.C., fig. 2. [120]

- 137. Alquimista meditando. JAMSTHALER, H., p. 27. [59]
- 138. O espírito mercurial da "prima materia". MAIER, M., p. 85. [60]
- 139. Hermes, fazendo aparecer magicamente a alma alada do interior de uma uma funerária. – HARRISON, J.E.: Themis. A Study of the Social Origins of Greek Religion. Cambridge 1912, p. 295, fig. 78.
- 140. O artifex com sua "soror mystica". Tractatus... de alchimia, fol. 99. [9]
- 141. O artifex com o livro e o altar. KELLEY, E., p. 118. [16]
- 142. Representação da seqüência das etapas do processo alquímico. LIBAVIUS, A.: Alchymia... recognita, emendata et aucta. Frankfurt 1606, Commentarium, II, p. 55.
- 143. Alquimistas operando. Mutus liber, p. 7 (detalhe). [2]
- 144. À esquerda: três artistas na biblioteca; à direita: o auxiliar trabalhando no laboratório. MAIER, M.: Tripus aureus, hoc est, Tres tractatus chymici selectissimi, p. 373. [Bibl. B]
- Laboratório e Oratório. KHUNRATH, H.: Amphitheatrum sapientiae aeternae solius vere, Christiano-kabalisticum, divino-magicum... Tertriunum, Catholicon. Hanau 1604, tab. III.
- 146. Mercurius como "símbolo unificador". VALENTINUS, B.: Duodecim claves, clavis II. [Bibl. A: MUSAEUM HERMETICUM, p. 396]
- Uróboro. BERTHELOT, M.: Collection des anciens alchimistes grecs. Paris 1887, p. 132.
- 148. O Mercurius unindo os pares de opostos. Figurarum aegyptiorum secretarum.
  [23]
- 149. O Rei doente (a "prima materia"). La Sagesse des anciens. Ms. (séc. XVIII), de propriedade do autor.
- 150. O mercúrio penetrante. Speculum veritatis. [80]
- 151. Os prisioneiros dó inferno. IZQUIERDO, S.: Praxis Exercitiorum spiritualium P.N.S. Ignatii. Roma 1695, p. 72.
- 152. Acima: Saturno; embaixo: a regeneração no banho. Tractatus... de alchimia, fol. 73. [9]
- 153. O artifex retira o "homunculus" do vaso hermético. KELLEY, E., p. 108. [16]
- 154, 155. O Rei com seis planetas (metais); O Rei renovado. KELLEY, E., p. 122 e 125. [16]
- 156. A díade (Dia e Noite). -- DURRIEU, P.: Les très riches heures de Jean de France, Duc de Berry. Paris 1904, prancha 13.
- 157. A "anima Mercurii". Figurarum aegyptiorum secretarum, p. 1. [23]
- 158. O "moinho de hóstias". MOLSDORF, W., prancha X. [109]
- 159. A "conjunctio" da alma e do corpo. Les grandes heures du Duc de Berry. Ms. Latin 919 (1413), Bibliothèque Nationale, Paris.
- 160. Símbolo da Arte como união dos opostos água-fogo. ELEAZAR, A., p. 10. [10]
- 161. A "prima materia" como Saturno. Mutus liber, p. 7 (detalhe). [2]
- 162. O desencadeamento dos opostos no caos. MAROLLES, M. de: Tableaux du temple des muses. Ed. por Z. Chatelain. Amsterdam 1733, tableau 1.
- 163. A Terra como "prima materia". MYLIUS, J.D., fig. 1, p. 96. [21]
- 164. Mercurius de pé sobre o caos redondo. Figurarum aegyptiorum secretarum, p. 45. [23]
- 165. "L'occasione": um Mercurius sobre a esfera terrestre. CARTARI, V.: Le Immagini de i dei de gli antichi, p. 400 [Bibl. B]
- 166. O rei do mar gritando por socorro. TRISMOSIN, S., prancha VII. [32]
- 167. Alegoria da união anímica dos opostos. Rosarium philosophorum. [25]

- 168. O rei, como "prima materia", devorando o filho. LAMBSPRINCK, De lapide philosophico figurae et emblemata, fig. 13. [Bibl. A: MUSAEUM HERMETICUM, p. 367]
- 169. O "leão verde" devorando o sol. Rosarium philosophorum. [25]
- 170. A "viagem marítima noturna". Biblia pauperum. Nova edição da Gesellschaft der Bibliophilen. Weimar 1906, fig. 170.
- Viagem marítima noturna de Hércules na taça do sol. DOELGER, F.J.: Die Fischdenkmäler in der frühchristlichen Plastik, Malerei und Kleinkunst. Münster i.W. 1927, IV prancha 163.
- 172. Jonas saindo da goela da baleia. Speculum humanae salvationis. [67]
- 173. O assassinato do rei. STOLCIUS DE STOLCENBERG, D., fig. Cl. [48]
- 174. Jonas dentro da baleia. EISLER, R.: Orpheus the Fisher, Prancha XLVII. [Bibl. B]
- 175. O lobo como "prima materia". MAÏER, M.: Scrutinium chymicum, Emblema XXIV. [60]
- 176. Jonas no ventre da baleia. Saltério de Chludoff, Mosteiro dos monges de São Nicolau em Präobraschen, Rússia. Tirado de: TIKKANEN, J.J.: Die Psalterillustration im Mittelalter. Helsingfors 1895, I p. 24, fig. 22.
- 177. A "ressurreição". Biblia pauperum. Fig. 170. [170]
- 178. A pomba como símbolo do espírito que se liberta. De summa et universalis medicinae sapientiae veterum philosophorum. Ms. 974, fig. 18 (séc. XVIII), Bibliothèque de L'Arsenal, Paris.
- 179. A Trindade alquímica. LAMBSPRINCK, p. 371. [168]
- 180. A Trindade cristă com o Espírito Santo representado por um homem alado. MOLSDORF, W., prancha I. [109]
- 181. A face do Sol. BOSCHIUS, J., símbolo CXII, class. I, tab. VII. [37]
- 182. Cristo Salvador das almas. CLEMEN, P., p. 397. [101]
- 183. Divindade andrógina. -- LAJARD, J.B.F.: Mémoire sur une représentation figurée de la Vénus orientale androgyne. (Nouvelles Annales de l'Institut archéologique I) Paris 1836, p. 163.
- 184. Os três jovens na fornalha ardente. EHRENSTEIN, Th.: Das Alte Testament im Bilde. Wien 1923, p. 818.
- 185. A tríade como unidade; a quaternidade pousando sobre o binário. VALEN-TINUS, B., clavis IX, p. 415. [146]
- 186. A árvore de coral no mar. ~ KOEMSTEDT, R., fig. 79. [18]
- 187. O dragão vomita Jasão. LAIGNEL-LAVASTINE, M., I p. 148. [61]
- 188. A árvore dos filósofos. MYLIUS, J. D., p. 316. [21]
- O dragão com a árvore das Hespérides. BOSCHIUS, J., Símbolo LVII, class. III, tab. IV. [37]
- A árvore do culto com serpente. ~ FOERSTEMANN, E. [ed.]: Fragment aus einer altmexikanischen Mayahandschrift in der Königlichen Öffentlichen Bibliothek zu Dresden. Dresden 1892, prancha XXVI (detalhe).
- 191. O derramamento do Espírito Santo. SPRINGER, A.: Handbuch der Kunstgeschichte. 7a ed., 4 vols. Leipzig 1902-1904, II p. 194, fig. 254.
- A quaternidade da cruz no Zodíaco. BÖHME, J.: De signatura rerum, ilustração do frontispício. [Bibl. B]
- 193. A rosa branca e a vermelha. Trésor des trésors. Ms. 975, fig. 11 e 12 (aprox. de 1620-1650). Bibliothèque de l'Arsenal, Paris.
- 194. Sulfur como sol, Mercurius como lua. BARCHUSEN, J.C., fig. 9. [120]

- 195. Criador, Macrocosmo e microcosmo em forma humana. HILDEGARD VON BINGEN: Liber divinorum operum. Codex 1942, fol. 9r (séc. XII), Biblioteca governativa, Lucca.
- 196. As três manifestações do Anthropos. Ripley-Scrowle, n. 2 (detalhe). [30]
- Cristo no centro dos quatro ríos do Paraíso etc. PEREGRINUS: Speculum virginum, seu Dialogus cum Theodora virgine. Codex Palatinus Latinus 565 (séc. XIII), Biblioteca Vaticana, Roma.
- 198. Anser [ganso] respective cygnus [cisne] Hermetis. Hermaphroditisches Sonnund Mondskind, p. 54. [3]
- Representação do hermafrodita com a esfera alada do caos. JAMSTHALER, H., p. 75. [59]
- 200. Âguia e cisne como símbolos do "spiritus" sublimado. MYLIUS, J.D., p. 126, fig. 13. [21]
- 201. A Sapientia como mãe dos sábios. Tractatus... de alchimia, fol. 53. [9]
- 202. Mesa de comunhão com sete peixes. EISLER, R., prancha LIX. [174]
- 203, 204, 205. A serpente Chnufis com uma coroa de sete raios; a serpente com cabeça de leão e doze raios; deusa do destino como serpente de sete cabeças. – KING, C.W., prancha III, fig. 7 e 2; p. 119,[45]
- Helios em seu carro puxado por quatro cavalos. -- TIKKANEN, J.J., I p. 25, fig. 25. [176]
- 207. A ascensão de Elias ao céu. EHRENSTEIN, Th., p. 699. [184]
- Mercurius como "anima mundi". Turba philosophorum. Codex Latinus 7171 (séc. XVI). Bibliothèque Nationale. Paris.
- 209. A esfera alada como produto final do "opus". BALDUINUS, C.A.: Aurum superius et inferius aurae superioris et inferioris hermeticum. Frankfurt e Leipzig 1675, frontispício.
- 210. O Mercurius renovado como "foetus spagyricus". MAIER, M., emblema I. [60]
- 211. O deus do ar Aer. Recueil des fausses Décrétales. Ms. (séc. XIII), Bibiothèque de Reims.
- 212. Representação tricéfala da Trindade. Speculum humanae salvationis. [67]
- 213. Moisés golpeia a rocha e a água jorra. EHRENSTEIN, Th., p. 384. [184]
- 214. Símbolo da transformação hermética. NORTON, S., fig. 2. [122]
- 215. A conclusão do processo. Mutus liber, p. 15. [2]
- 216. O artifex como sacerdote. MAIER, M., p. 507. [78]
- 217. A "serpens mercurialis" crucificada. ELEAZAR, A. (Abraham le Juif): Livre des figures hiéroglyphiques. Ms. français 14765 (séc. XVIII), Bibliothèque Nationale, Paris.
- 218. O "Banho dos filósofos". MYLJUS, J.D., p. 224, fig. 4. [21]
- 219. O "etiope" como "nigredo". TRISMOSIN, S., prancha VIII. [32]
- 220. Representação da Lua. Codex Urbanus Latinus 899, fol. 68r (séc. XV), Biblioteca Vaticana, Roma.
- "Arbor philosophica". NORTON, S.: Catholicon physicorum, seu Modus conficiendi tincturam physicam et alchymicam. Frankfurt 1630, fig. LXXXIII.
- 222. Cristo na Árvore da Vida. CRISTÓFORO (?): Il Sogno della Vergine. (Em torno de 1350) Pinacoteca di Ferrara. Pertencente à coleção de quadros do Dr. C. A. Meier, Zürich.
- 223. Sol et Luna após a conjunção, vencidos pela morte. MYLIUS, J.D., p. 243, fig. 6. [21]
- 224. A transfiguração dos corpos, representada pela coroação de Maria. Das Buch der heiligen Dreifaltigkeit. Codex Germanicus 598 (1420), Staatsbibliothek, München.

- A poção do amor oferecida ao par irmão-irmã. MAIER, M.: Scrutinium chymicum, emblema IV. [60]
- 226. Conjunção dos opostos no vaso hermético. Trésor des trésors. [193]
- Conjunctio. Uma figura fantástica e híbrida. BRANT, S.: Hexastichon ... in memorabiles evangelistarum figuras. s.L. 1503.
- 228. O rei emplumado. Rípley Scrowle, Ms. Add. 10.302. [30]
- A águia como símbolo do espírito. Hermaphroditisches Sonn- und Mondskind, p. 44. [3]
- 230. O pavão surgindo da retorta. De um manuscrito (séc. XVIII) de propriedade do "Landammann" Dr. C. Rusch, Appenzell.
- 231. Mercurius como virgem (Pandora) e "arbor philosophica". Pandora, p. 225. [13]
- 232. Giorificação do corpo retratado sob a forma da coroação de Maria. Speculum Trinitatis, em: Pandora, p. 253. [13]
- 233. Quaternidade cristã. Escola Francesa (1457). Museum Basel.
- 234. O Cristo Ressuscitado como símbolo do "filius philosophorum". Rosarium philosophorum. [25]
- 235. Quaternidade alquímica. Rosarium philosophorum. [25]
- 236. Os conteúdos do vaso hermético. ~ KELLEY, E., p. 114. [16]
- 237. O artifex operando com sua "soror mystica". Mutus liber, p. 7 (detalhe). [2]
- 238. A serpente de bronze de Moisés, pendendo da cruz. ELEAZAR, A., fig. II, 10. [10]
- Unicórnio. AMANN, J. [ilustrador]: Ein neuw Thierbuch. Versos de G.O. Schaller. Frankfurt 1569.
- 240. Cervo e Unicórnio. LAMBSPRINCK, figura III, I, p. 337. [168]
- 241. O Unicórnio domado pela Virgem. Tractatus... de alchimia, fol. 87. [9]
- 242. O Unicórnio mortalmente atingido no colo da Virgem. Inicial. Tirada de: Historia animalium cum picturis. Ms. Harley 4751, fol. 6, British Museum, London.
- 243. Brasão com unicórnio dos Senhores von Gachnang. MERZ, W.: Oberrheinische Wappen und Siegel. Zürich 1927, p. 33.
- 244. Glorificação de Ariosto. Da coleção de desenhos à mão pertencente a A.O. Meyer, Hamburg. Auctions-Katalog 184 de C.G. Börner, Leipzig 1914, prancha 30.
- 245. Maria com o unicórnio no "Jardim fechado". GYSIN, E.: Gotische Bildteppiche der Schweiz. Basel 1941, prancha 5 (Bildteppich, 1480).
- 246. Mandala com cervo, leão, grifo e unicórnio. ZEMP, J.: Die Backsteine von S. Urban. Zürich 1898, p. 169.
- 247. Virgem e Unicórnio. TIKKANEN, J.J., I p. 43. [176]
- 248. Criação de Eva. Trésor de sapience. Ms. 5076 (séc. XV), Bibliothèque de l'Arsenal, Paris.
- Unicórnio selvagem. BOCK, H.: Kräuterbuch. Strassburg 1595, p. 391. Do arquivo de estampas da Ciba Zeitschrift, Basel.
- 250. Homem selvagem cavalgando o unicórnio. Gravura em cobre do monogramista E.S. (por volta de 1463) em: GEISBERG, M.: Die Kupferstiche des Meisters E.S. Berlin 1924, prancha L. 269.
- Os sete estágios do processo representados como uma unidade. Ripley- Scrowle,
   n. 4 (detalhe). [30]
- 252. A castidade. Les Triomphes de Pétrarque. Ms. 594 de Louis XII, fol. 134 (séc. XVI), Bibliothèque Nationale, Paris. Do Arquivo Eranos, Ascona, Suíça.
- 253. Harpócrates, circundado por um Uróboro. KING, W., prancha II, fig. 8, [45]
- 254. O "Unicórnio Marinho". POMMET, P.: Histoire générale des drogues. Paris 1694, II p. 78. Do arquivo de estampas da Ciba Zeitschrift, Basel.

- 255. Vishnu em sua encarnação em forma de peixe. Miniatura indiana do séc. XVIII, de propriedade do autor.
- 256. Monstro fabuloso. Hermaphroditisches Sonn- und Mondskind, p. 57. [3]
- 257. As transformações do Mercurius durante o processo. Ripley Scrowle, n. 3 (detalhe). [30]
- 258. Unicórnio e Leão. La Dame à la Licorne (Série de tapeçarias do séc. XV, representando os cinco sentidos). Musée de Cluny, Paris. Do arquivo de estampas da Ciba Zeitschrift, Basel.
- 259, 260. O K'i-lin anuncia o nascimento e a morte de Confúcio. SHENG-TSI-T'U: Imagens do itinerário da vida do ser perfeito. s.L., s.d. (aprox. séc. XVIII). Da coleção de imagens pertencente ao Dr. G. Dekker, Meilen.
- 261. O Papa com o unicórnio. SCALIGER, P.: [Explanatio imaginum.] P. Principis de la Scala primi tomi Miscellaneorum de rerum caussis. Köln 1570, p. 84; antítese de PARACELSO: Ein auslegung der figuren so zu Nürenberg gefunden seind worden, gefürt in grunt der magischen weissagung durch doctorem Theophrastum von Hohenheim (Uma interpretação das figuras encontradas em Nürenberg, conduzida com base na profecia mágica pelo doutor...) Basel (?) 1569, fig. 18. [Interpretação das figuras dos papas, presumivelmente do Abade Joaquim de Fiore] De: PARACELSO (Theophrastus Bombastus von Hohenheim) Sămtliche Werke XII, p. 554. Ed. por Karl Sudhoff. [Bibl. B]
- 262. O unicórnio lunar. Reverso de uma medalha de ANTONIO PISANO (1499).
- 263. "The Campion Pendant" (visto de frente). EVANS, J.: Magical Jewels of the Middle Ages and the Renaissance. Oxford 1922.
- 264. O unicórnio na mandala, com a árvore da Vida. Tirado de um catálogo do Metropolitan Museum of Art, New York 1938: The Unicorn Tapestries, fig. 6.
- O unicórnio com seu reflexo. BOSCHIUS, J., Símbolo LXXXIX, class. I, tab. 5.
   [37]
- 266. Águia bicéfala com coroa do Papa e do Imperador. Codex Palatinus Latinus 412 (séc. XV), Biblioteca Vaticana, Roma.
- 267. A "materia prima" como dragão. Cabeço tirado do tratado alquímico Hermes Bird de E. ASHMOLE, p. 213. [1]
- "Fermentatio" (fermentação): representação simbólica da "coniunctio spirituum". Rosarium philosophorum. [25]
- 269. O Artifex e sua "soror mystica". Mutus liber, p. 14 (detalhe). [2]
- A Fênix como símbolo da ressurreição. -- BOSCHIUS, J., Símbolo DCVI, class. I, tab. XXVI. [37]
- 271. Página dos "Excerpta", 1940-1953. Biblioteca do Autor, Küsnacht-Zürich.

### Bibliografia

#### A. Coleções de tratados alquímicos de autores diversos

ALCHEMIA, De. Nürnberg 1541

I Gebri Arabis summae perfectionis metallorum, sive perfecti magisterii libri II [p. 20.205]

Il Rosarius minor [p. 309-337]

III Hortulanus: Super Tabulam smaragdinam comentarius [p. 304-373]

IV Tabula smaragdina Hermetis Trismegisti (p. 363)

ARS CHEMICA, quod sit licita exercentibus, probationes doctissimorum iurisconsultorum. Strassburg 1566.

I Septem tractatus seu capitula Hermetis Trismegisti, aurei [p. 7-31]: Tractatus aureus

II Tabula smaragdina Hermetis Trismegisti [p. 32s]

III Consilium coniugii de massa solis et lunae [p. 48-263]

ARTIS AURIFERAE quam chemiam vocant... 2 vols. Basel 1593.

Vol. I I Turba philosophorum [duas versões: p. 1-65; 66-139]

II Allegoriae super librum Turbae [p. 139-145]

III Enigmata ex visione Arislei philosophi, et allegorijs sapientum [p. 146-154]; Visio Arislei

IV In Turbam philosophorum exercitationes (p. 154-182)

V Aurora consurgens: quae dicitur aurea hora [p. 185-246; só Parte II]

VI Rosinus ad Sarratantam episcopum [p. 277-319]

VII Practica Mariae Prophetissae in artem alchemicam [p. 319-324]

VIII Liber trium verborum Kallid acutissimi [p. 352-361]

IX Merlini allegoria profundissimum philosophi lapidis arcanum perfecte continens [p. 392-396]

X Liber de arte chimica [p. 575-631]

Vol. II XI Morienus Romanus: Sermo de transmutatione metallorum [p. 7-54]

XII Rosarium philosophorum [p. 204-384; contém uma segunda versão da Visio Arislei p. 246s.]

AUREUM VELLUS oder der Güldin Schatz und Kunstkammer [s.L.] 1600.

1 [Trismosin:] Splendor solis (p. 8-93)

II Melchior, Kardinal und Bischof von Brixen: Ein Philosophisch Werck unnd Gesprech von dem Gelben und Roten Man [p. 301-337]

BIBLIOTHECA CHEMICA CURIOSA seu rerum ad alchemiam pertinentium thesaurus instructissimus. Ed. por Johannes Jacobus Mangetus. 2 vols. Genève 1702.

Vol. I I Hoghelande: De alchimiae difficultatibus (p. 336-368)

II Hermes Trismegistus: Tractatus aureus de lapidis physici secreto [p. 400-445]

```
III Turba philosophorum [p. 445-465; uma segunda versão p. 480-494]
IV Allegoriae sapientum supra librum Turbae XXIX distinctiones (p. 467-479)
```

V Geber: Summa perfectionis magisterii [p. 519-557]

VI Lullius: Compendium artis alchymiae et naturalis philosophiae secundum naturalem cursum [p. 875-878]

VII Raymundus Lullius: Codicilius seu vade mecum aut cantilena [p. 880-911]

VIII Altus: Mutus liber, in quo tamen tota philosophia Hermetica, figuris hieroglyphicis depingitur [Seqüência de ilustrações em seguida à p. 938]

Vol. II IX Bonus: Margerita pretiosa, novella correctissima [p. 1-80]

X Rosarium philosophorum [p. 87-119]

XI Ficinus: Liber de arte chimica [p. 172-183] XII Senior Zadith: De chymia [p. 198-235]

XIII Ripleus: Liber duodecim portarum [p. 275-285]

XIV Sendivogius: Parabola, seu enigma philosophicum [p. 474-475]

XV Orthelius: Epilogus et recapitulatio in Novum lumen chymicum Sendivogii [p. 526-530]

XVI Hydrolithus sophicus, seu Aquarium sapientum (p. 537-558)

XVII Grasseus: Lilium inter spinas [p. 596-600]

XVIII Arcanum Hermeticae philosophiae [p. 649-661]

MUSAEUM HERMETICUM reformatum et amplificatum. Frankfurt 1678.

I Tractatus aureus de lapide philosophorum [p. 1-52]
II Madathanus: Aureum saeculum redivivum [p. 53-72]

III Hydrolithus sophicus, seu Aquarium sapientum [p. 73-144]

IV Joannes a Mehung: Demonstratio naturae [p. 145-171]

V Nicolaus Flamellus: Tractatus brevis, sive Summarium philosophicum [p. 172-179]

VI Gloria mundi alias Paradysi tabula [p. 203-304] VII Lambsprinck: De lapide philosophico [p. 337-372]

VIII Majer: Tripus aureus [p. 373]

IX Valentinus: Practica una cum duodecim clavibus etc. De magno lapide antiquorum sapientum (p. 377-432)

X Nortonus: Tractatus chymicus dictus Crede mihi sive Ordinale [p. 433-532]

XI Testamentum Cremeri [p. 533-544]

XII Sendivogius: Novum lumen chemicum, e naturae fonte et manuali experientia depromptum [p. 545-600]

XIII Novi luminis chemici tractatus alter de sulphure [p. 601-645]

XIV Philalethes: Introitus apertus ad occlusum regis palatium [p. 647-699]

XV Philalethes: Metallorum metamorphosis [p. 741-774] XVI Philalethes: Fons chemicae philosophiae [p. 799-814

THEATRUM CHEMICUM, praecipuos selectorum auctorum tractatus... continens.

Vols. I-III Ursel 1602; Vol. IV Strassburg 1613; Vol. V 1622; Vol. VI 1661.

Vol. II Hoghelande: De alchemiae difficultatibus [p. 121-215]

II Dorneus: Speculativa philosophia, gradus septem vel decem continens [p. 225-310]

III Dorneus: Physica genesis [p. 367-404]

IV Dorneus: Physica Hermetis Trismegisti [p. 405-437]

V Dorneus: Physica Trithemij (p. 437-450)

VI Dorneus: Philosophia meditativa [p. 450-472] VII Dorneus: Philosophia chemica (p. 472-517]

VIII Dorneus; Congeries Paracelsicae chemiae de transmutationibus metallorum [p. 557-646]

IX Bernardus Trevisanus: Liber de alchemia [p. 773-803]

X Zacharius: Opusculum philosophiae naturalis metallorum [p. 804-848]

Vol. II XI Aegidius de Vadis: Dialogus inter naturam et filium philosophiae (p. 95-123) XII Penotus (alias B. à Portu Aquinatus): Philosophi artem potius occultare conati sunt quam patefacere... I Tabela de símbolos p. 123]

XIII Quercetanus: Ad Iacobi Auberti Vendonis De ortu et causis metallorum contra chemicos explicationem [p. 170-202]

XIV Dee: Monas hieroglyphica [p. 218-243]

XV Ventura: De ratione conficiendi lapidis [p. 244-356]

XVI Richardus Anglicus: Correctorium [p. 442-466]

XVII Super arborem Aristotelis [p. 524-527]

Vol. [II XVIII Melchiorius: Addam et processum sub forma missae [p. 853-860]

Vol. IV XIX Von der Materi und Prattick des Steins der Weisen [p. 284-293]

XX Aphorismi Basiliani sive canones Hermetici [p. 368-371]

XXI Dialogus Mercurii, alchymistae, et naturae [p. 509-717]

XXII Arnoldus de Villa Nova; Carmen [p. 614s]

XXIII Guilhelmus Tecenensis: Lilium... de spinis evulsum [p. 1000-1027]

Vol. V XXIV Turba philosophorum (p. 1-57)

XXV Allegoriae sapientum: supra librum Turbae [p. 64-100]

XXVI Tractatus Micreris suo discipulo Mirnefindo [p. 101-113]

XXVII Liber Platonis quartorum [p. 114-208]

XXVIII Tractatus Aristotelis alchymistae ad Alexandrum Magnum. De lapide philosophico [p. 880-892]

XXIX Epistola... ad Hermannum archiepiscopum Coloniensem. De lapide philosophico [p. 893-900]

Vol. VI XXX Anonymus: Instructio patris ad filium de arbore solari [p. 163-194] XXXI Christophorus Parisiensis: Elucidarius artis transmutatoriae metaliorum [p. 195-293]

XXXII Grasseus: Arca arcani [p. 294-381]

THEATRUM CHEMICUM BRITANNICUM... collected with Annotations by Elias Ashmole. London 1652.

I Norton: The Ordinall of Alchimy [p. 1-106] II Liber patris sapientiae [p. 194-212] III Anonymus: Hermes Bird [p. 213-226]

IV Verses Belonging to an Emblematicall Scrowle: Supposed to be invented by G.

Ripley [p. 375-379]

### **B. Bibliografia Geral**

- ABRAHAM ELEAZAR (Abraham le Juif): Uraltes chymisches Werk etc. 2ª ed. Leipzig 1760 (Obra química antiqüíssima).
- Veia Códices e Manuscritos: Paris, Bibl. Nat.
- ABU'L-QASIM MUHAMMAD IBN AHAMAD AL-IRAQI: Kitab ai-'ilm ai muktasab fi zira at adh-dhahab (Book of Knowledge acquired concerning the Cultivation of Gold). Traduzido e editado por Eric John Holmyard. Paris 1923.
- AELIANUS (Claudius Aelianus): De natura animalium libri XVII. 2 vols. Leipzig 1864-1866.
- AGOSTINHO (S. Aurelius Augustinus): Opera omnia. Opera et studio monachorum ordinis S. Benedicti e congregatione S. Mauri. 11 vols. Paris 1836-1838.
- In Ioannis evangelium tractatus XXXIV. Tom. HI/2 [col. 2036-2043].
- AGRIPPA AB NETTESHEYM, Henricus Cornelius: De incertitudine et vanitate scientiarum declamatio invectiva. Köln 1584.
- De occulta philosophia libri III. [Köln] 1533.

- ALLENDY, René Félix: Le Symbolisme des nombres. Paris 1948.
- An Ancient Treatise on Alchemy entitled Ts'an T'ung Ch'i written by Wey Po-Yang about 142 A.D. Now translated from Chinese into English by Lu-Ch'iang Wu. With an introduction and notes by Tenney L. Davis. Em: Isis. Veja Işis.
- APOKRYPHEN, Die, und Pseudepigraphen des Alten Testaments. Traduzido e editado por E. Kautzsch. 2 vols. Tübingen 1900. Nova ed. 1921. (Os apócrifos e pseudo-epígrafos do Velho Testamento).
- APULEIUS (Lucius Apuleius Madaurensis): Metamorphosis sive lusus asini. Em: Opera I. 2 vols. Altenburg 1778.
- ARISTÓTELES: De coelo libri IV. Meteorologicorum libri IV. Em: A'is opera omnia Graece, Rec. Jo. Theoph. Bhule. Zweibrücken 1791-1800.
- Atharva-Veda, Hymns of the Traduzido e editado por Maurice Bloomfield. (Sacred Books of the East XLII) Oxford 1897.
- Aurea catena Homeri, Frankfurt e Leipzig 1723.
- Aurora consurgens. Ein dem Thomas von Aquin zugeschriebenes Dokument der alchemistischen Gegensatzproblematik. (Um documento atribuído a Tomás de Aquino, sobre a problemática alquímica dos opostos). Editado e comentado por Marie-Louise von Franz, como terceira parte de C.G. Jung, Mysterium Coniunctionis. (Psychologische Abhandlungen XII) (Dissertações psicológicas XII) Rascher, Zürich 1957. [Aurora I]
- Veja também (A) ARTIS AURIFERAE (somente II).
- AVALON, Arthur [Ed.]: The Serpent Power... Two works on Tantrik Yoga, translated from the Sanskrit. London 1919.
- BARNAUD(US) Nicolas: Triga chemica de lapide philosophico tractatus tres. Leiden 1599.
- BATTIFOL, Pierre: Studia patristica. Fasc. 1 e 2. Paris 1889/90. ["Le Livre de la Prière d'Asenath", fasc. 1, p. 1-37]
- BAYNES, Charlotte A.: A Coptic Gnostic Treatise contained in the Codex Brucianus Bruce Ms. 96. Bodleian Library, Oxford. Cambridge 1933.
- BERNARDO (Bernardo de Claraval): Sermo IV de Ascensione Domini. Em: "Sermones de tempore", Migne P.L. CLXXXIII col. 35-359.
- BERNOULLI, Rudolf: Seelische Entwicklung im Spiegel der Alchemie und verwandter Disziplinen. (Desenvolvimento espiritual no espelho da alquimia e disciplinas conexas). Em: Eranos-Jahrbuch III/1935. Zürich 1936.
- BÉROALDE DE VERVILLE, François: Le Tableau des riches inventions... qui sont représentées dans le Songe de Poliphile. Paris 1600. [Contém: "Recueil Stéganographique".]
- Veja COLONNA.
- Veja FIERZ-DAVID.
- BERTHELOT, Marcellin: La Chimie au moyen âge. 3 vols. (Histoire des Sciences) Paris 1893.
- Collection des anciens alchimistes grecs. Paris 187/88.
- Les Origines de l'alchimie. Paris 1885.
- BISCHOFF, Erich: Die Elemente der Kabbalah. (Os elementos da cabala). 2 vols. Berlin 1913.
- BÖHME, Jakob: Des gottseligen, hocherleuchteten J'B' Teutonici Philosophi alle Theosophischen Schriften. (Todos os escritos teosóficos do devoto e muito esclarecido J'B' Teutonici Philosophi). 3 vols. Amsterdam 1682:
- Aurora. Morgen-Röte im Aufgang, das ist etc. (Rubor da manhã que nasce, isto é etc.). [1656]

- De signatura rerum. Das ist: Von der Geburt und Bezeichnung aller Wesen. (Isto é: Do nascimento e denominação de todos os seres). [1682]
- Gespr\u00e4ch einer erleuchteten und unerleuchteten Seele. (Conversa de uma alma esclarecida com uma n\u00e4o esclarecida).
- Hohe und tiefe Gründe von dem dreyfachen Leben des Menschen. (Razões altas e profundas da tríplice vida do homem).
- Vom irdischen und himmlischen Mysterium. (Do mistério terreno e celeste).
- BOUSSET, Wilhelm: Hauptprobleme der Gnosis. (Os problemas principais da gnose). (Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments) (Pesquisas sobre a religião e a literatura do Velho e do Novo Testamento) Göttingen 1907.
- BRANDAINES (S. Brendanus): Veja Légende, La, latine.
- BRUCHMANN C.F.H.: Epitheta Deorum quae apud poetas Graecos leguntur. Suplemento de: Ausführliches Lexikon der griechischen und römischen Mythologie. (Dicionário completo da mitologia grega e romana). [Veja Lexikon, Ausführliches.] Leipzig 1893.
- BRUNO HERBIPOLENSIS (Bispo de Würzburg): Expositio psalmorum. Migne P.L. CXLII col. 49-568.
- BUBER, Salomon [Ed.]: Midrasch Tehillim. Traduzido para o alemão por August Wünsche. Trier 1892.
- BUDGE, E.A. Wallis: The Book of the Dead. Facsimiles of the Papyri of Hunefer, Anhai, Kerasher, [Ed.] London 1899.
- The Gods of the Egyptians, 2 vols, London 1904.
- Osiris and the Egyptian Resurrection, 2 vols. London 1911,

Bundahish; Veja WEST.

- CARTARI, Vincenzo: Le Immagini de i dei de gli antichi. Lyon 1581. Edição francesa de Antoine du Verdier: Les Images des dieux des anciens. Lyon 1581.
- CATELANUS, Laurentius: Ein schöner newer historisheer Discurs, von der Natur, Tugenden, Eigenschafften, und Gebrauch dess Einhorns. (Um belo novo discurso histórico, sobre a natureza, virtudes, propriedades e utilização do unicórnio). Traduzido por Georgius Faber. Frankfurt a.M. 1625.
- CAUSSINUS, Nicolaus: De symbolica Aegyptiorum sapientia. Köln 1623. Encadernado com:
- Polyhistor symbolicus. Köln 1623.
- CELLINI, Benvenuto: Leben des B'C', Florentinischen Goldschmieds und Bildhauers von ihm selbst geschrieben. (Vida de B'C', ourives e escultor florentino, escrita por ele mesmo). Traduzido e editado com um apêndice por Goethe. Partes I e II, Tübingen 1803.
- CLEMENTE DE ALEXANDRIA: Stromata, Migne P.G. VIII col. 685 IX col. 602,
- CLEMENTE DE ROMA (Papa): Homilia II. Migne P.G. II col. 77-112.

Códices e Manuscritos:

- Küsnacht (Zurich, C.G. Jung Bibliothek, Ms. "Figurarum aegyptiorum secretarum".

  Presumiyelmente do séc. XVIII.
- München. Staatsbibliothek. Codex Germanicus 598. "Das Buch der Heiligen Dreifaltigkeit und Beschreibung der Heimlichkeit von Veränderung der Metallen." ("O Livro da Santássima Trindade e Descrição do sigilo da transformação dos metais"). 1420.
- Paris. Bibliothèque de l'Arsenal. Ms. 973. "Explication des figures hiéroglyphiques des Egyptiens..." Séc. XVIII.
- Paris. Bibliothèque Nationale. Ms. Latin 14006. "Aurora consurgens". Séc. XV.

- Ms. Français 14765. Abraham le Juif: "Livre des figures hiéroglyphiques". Séc. XVIII. (Contém também "Alchimie de Flamel, écrite en chiffres en 12 clefs... par Denis Molinier" ou "Pratique" [p. 204s].)

Zürich. Zentralbibliothek. Codex Rhenoviensis 172 (proveniente do Mosteiro de Rheinau). Séc. XV.

COLONNA, Francesco: Hypnerotomachia Poliphili... Venezia 1499.

Veja BÉROALDE DE VERVILLE.

- Veja FIERZ-DAVID.

COSMAS: Veja McCRINDLE.

[CTESIAS (Ktesias):] Relicta fragmenta ex Ctesiae Indicis in Ctesiae Cnidii operum reliquiae. Ed. por Bähr, 1824.

CUMONT, Franz: Textes et monuments figurés relatifs aux mystères de Mithra. 2 vols. Bruxelles 1896/99.

DANTE ALIGHIERI: Die göttliche Komödie. (A divina comédia). 2 vols. Stuttgart 1871/72.

DARMSTAEDTER, Ernst: Alchemie des Geber. (Alquimia de Geber). Traduzido e explanado. Berlin 1922.

DELACOTTE, Joseph: Guillaume de Digulleville (poète normand): Trois romanspoèmes du XIVe siècle. Les pèlerinages et la divine comédie. Paris 1932.

DEUSSEN, Paul: Allgemeine Geschichte der Philosophie. (História geral da filosofia). 2 vols. Leipzig 1906/15.

DIELS, Hermann: Die Fragmente der Vorsokratiker griechisch und deutsch. (Os Fragmentos dos pré-socráticos, em grego e alemão). 2 vols. 3ª ed. Berlin 1912.

DIETERICH, Albrecht: Nekya: Beiträge zur Erklärung der neuentdeckten Petrus-apokalypse. (Contribuições para a explanação do recém-descoberto Apocalipse de Pedro). 2ª ed. Leipzig 1913.

 [Ed.] Papyrus magica Musei Lugdunensis Batavi... Em: Jahrbücher für classische Philologie (Anuários de filologia clássica), Suplemento XVI (Leipzig 1888) p. 747-829.

DIODORUS SICULUS (Diodoro da Sicília): Bibliotheca historica. Ed. por Ludwig Dindorf. 5 vols. Leipzig 1866-1868.

DIÓGENES LAÉRCIO: De vitis philosophorum libri X. Cum indice rerum. 2 vols. Tauchnitz, Leipzig 1895.

DREYFUSS, J.: Adam und Eva nach der Auffassung des Midrasch. (Adāo e Eva segundo a concepção do Midrash). Strassburg 1894.

ECKHART, MEISTER: Veja Mystiker, Deutsche.

EISENSTEIN, Jehuda David: Ozar Midraschim. 28 ed. New York 1928.

EISLER, Robert: Orpheus the Fisher. London 1921.

ELEAZAR, ABRAHAM: Veja ABRAHAM ELEAZAR.

[ELIEZER BEN HYRCANUS:] Pirkê de Rabbi Eliezer. Traduzido e editado por Gerald Friedlander. London e New York 1916.

EMERSON, Ralph Waldo: Essays: First series. Complete Works, Centenary Edition, II. Boston e New York 1903.

Encyclopaedia Judaica. Das Judentum in Geschichte und Gegenwart. (O judaismo na história e na atualidade). Ed. por Jakob Klatzkin. 15 vols. Berlin 1928s.

Encyclopaedia of Religion and Ethics. Ed. por James Hastings. 13 vols. Edinburgh 1908-1926.

EPIFÂNIO: [Panarium] Contra octoginta haereses opus quod inscribitur Panarium sive Arcula. Migne P.G. XIJ col. 173 – XIJI col. 832.

Epitheta deorum: Veia BRUCHMANN.

Esdras, 4º Livro: Veja Apokryhen, Die, und Pseudoepigraphen.

EUCHERIUS LUGDUNENSIS (Eucherius de Lyon): Formularium spiritalis intelligentiae ad Uranium. Lib. I. Migne P.L. col. 727-772.

EUSÉBIO DE ALEXANDRIA: Veja CUMONT.

EUSÉBIO DE CESARÉIA: Evangelica praeparatio. Migne P.G. XXI col. 853-864.

EVOLA, J[ulius]: La Tradizione ermetica. Bari 1931.

FECHNER, Gustav Theodor: Elemente der Psychophysik. (Elementos da psicofísica). 2 vols. 2ª ed. Leipzig 1889.

FERGUSON, John: Bibliotheca chemica, 2 vols. Glasgow 1906.

- Veja Mythology of all races.

FICINUS, Marsilius: Auctores Platonici. Venezia 1497.

FIERZ-DAVID, Linda: Der Liebestraum des Poliphilo. Ein Beitrag zur Psychologie der Renaissance und der Moderne. (O sonho de amor de Polifilo. Uma contribuição à psicologia da Renascença e da Idade Moderna). Rhein Verlag, Zürich 1947.

FIGULUS, Benedictus (Benedict Torpfer): Rosarium novum olympicum et benedictum.

Basel 1608.

FIRMICUS MATERNUS JULIUS: Liber de errore profanarum religionum. (Corpus scriptorum ecclesiasticorum Latinorum II) Wien 1867. Veja também Migne P.L. XII col. 918-1050.

FLAMEL, Nicolas: Veja Códices e Manuscritos.

FLAUBERT, Gustave: La Tentation de Saint Antoine. Paris 1874.

FLEISCHER, Heinrich [Ed.]: Hermes Trismegistus an die menschliche Seele. (Hermes Trismegistus à alma humana). Árabe e alemão. Leipzig 1870.

FÖRSTER, Max: Adams Erschaffung und Namengebung. Ein lateinisches Fragment des s. g. slawischen Henoch. (A criação e denominação de Adão. Um fragmento latino...) Em: Archiv für Religionswissenschaft XI (Arquivos de Ciências Religiosas XI) (Leipzig 1908) p. 477-519.

FOUCART, Paul François: Les Mystères d'Eleusis. Paris 1914.

FRANCK, Adolphe: Die Kabbala oder die Religionsphilosophie der Hebräer, Tradução do francês. Leipzig 1844.

FRANZ, Marie-Louise von [Ed.]: Veja Aurora consurgens.

FROBENIUS, Leo: Das Zeitalter des Sonnengottes. (A era do deus do Sol). Berlin 1904.

GAUGLER, Ernst: Das Spätjudentum. (O judaísmo tardio). Em: Mensch und Gottheit in den Religionen. Kulturhistorische Vorlesung. (Homem e divindade nas religiões. Palestra histórico-cultural). Verlag der akademischen Buchhandlung, Bern-Leipzig 1942.

GEBER (Arabs): Veja (A) ALCHEMIA, DE, I.

Geheime Piguren der Rosenkreuzer aus dem 16ten und 17ten Jahrhundert. (Piguras secretas dos rosa-cruzes dos séculos XVI e XVII). 2 vols. Altona 1785/88.

GOETHE, Johan Wolfgang von: Werke. Vollständige Ausgabe letzter Hand. (Obras. Edição completa da última versão). 31 vols. Cotta, Stuttgart 1827-1834:

- Dichtung und Wahrheit. (Poesia e verdade) Vols. XXIV-XXVI e XLVIII.

- Faust. (Fausto) Primeira parte vol. XII; segunda parte vol. XII.

GOLDSCHMIDT, Lazarus [Ed.]: Der babylonische Talmud. (O Talmude babilônico). 12 vols. Berlin 1929 a 1936.

GOURMONT, Rémy de: Le Latin mystique. Les poètes de l'antiphonaire et la symbolique au moyen âge. 2ª ed. Paris 1922.

GRENFELL, Bernhard P. e Arthur HUNT [Eds.]: New Sayings of Jesus and Fragment of a Lost Gospel. New York, London, Toronto, Melbourne e Bombay 1904.

GUILLAUME DE DIGULLEVILLE: Veia DELACOTTE.

HAENDLER, Otto: Die Predigt. Tiefenpsychologische Grundlagen und Grundfragen. (O Sermão. Fundamentos e questões básicas da psicologia profunda). 2º ed. Alfred Töpelmann, Berlin 1949.

HALL, Manly Palmer: Codex Rosae Crucis. Los Angeles 1938.

HAMBRUCH, Paul: Veia Südseemärchen.

HAMMER, Josef de: Mémoire sur deux coffrets gnostiques du moyen âge. Paris 1832.

HARNACK, Adolf von: Lehrbuch der Dogmengeschichte. (Compêndio da história dos dogmas). 3 vols. 5ª ed. Tübingen, 1931.

HASTINGS, James: Veja Encyclopaedia of Religion and Ethics.

HAUCK, Albert: Veja Realencyclopädie für protestantische Theologie etc.

HEGEMONIUS: Acta Archelai. Ed. por Charles Henry Beeson. (Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten drei Jahrhunderte) (Os escritores cristãos gregos dos três primeiros séculos) Leipzig 1906.

HENNING, Walter: Ein manichaisches Henochbuch. (Um Livro de Enoque maniqueista). Em: Sitzungsberichte der preussischen Akademie der Wissenschaften, philosophisch-historische Klasse (Atas das sessões da Academia Prussjana de Ciências, Classe filosófico-histórica) (Berlin 1934) p. 27-35.

Henoch (Enoque): Veia Apokryphen, Die.

- Veja HENNING.

HERMES TRISMEGISTUS: And die menschliche Seele (À alma humana): Veja FLEISCHER.

- Tractatus vere aureus, de lapidis philosophici secreto... cum scholiis Dominici Gnosii.
[Tractatus aureus] 1610.

Hermetica. Ed. por Walter Scott. 4 vols. Oxford 1924-1936.

HERÓDOTO: Historiarum libri IX. Ed. por H.R. Dietsch e H. Kallenberg. 2 vols. Leipzig 1899/1901.

HERRMANN, Paul: Nordische Mythologie in gemeinverständlicher Darstellung. (Mitologia nórdica exposta de maneira acessível a todos) 2ª ed. Leipzig 1903.

HESIODO: Theogonie. (Teogonia). Em: Werke, verdeutscht im Versmass der Urschrift (Obras traduzidas para o alemão no metro do original) por Eduard Eyth. 4º ed. Langenscheidt, Berlin e Stuttgart 1855-1911.

HIPÓLITO: Elenchos [=Refutatio omnium haeresium]. Ed. por Paul Wendland. (Die griechischen Schriftsteller der ersten drei Jahrhunderte) (Os escritores gregos dos três primeiros séculos) Leipzig 1916.

HOLMYARD, Eric John: Veja ABU'L-QASIM.

HOLTZMANN, Adolf: Veja Indische Sagen.

HOMERO: Werke. (Obras). Traduzido por Johann Heinrich Voss. 2 vols. Stuttgart e Tübingen 1842.

HONORIUS (de Autun): Speculum de mysteriis ecclesiae. Migne, P.L. CLXXII col. 807-1108.

HORTULANUS: Veja (A) ALCHEMIA, DE, III.

- Veja RUSKA, Julius: Tabula Smaragdina [p. 180s]

IAMBLICHUS: De mysteriis Aegyptiorum, Chaldaeorum, Assyriorum, Venezia 1491.

INÁCIO DE LOYOLA: Geistliche Übungen. (Exercícios espirituais). Traduzido por Alfred Feder, ed. por Emmerich Raitz von Frentz. Freiburg i.Br. 1939.

~ Indische Sagen. (Lendas indianas). Traduzido por Adolf Holtzmann, ed. por M. Winternitz. Jena 1921.

IRINEU (Bispo de Lião); Contra omnes haereses libri quinque. Ed. por J. E. Grabe. London 1702.

ISIDORO (de Sevilha): Liber etymologiarum. Basel 1489.

- Isis. International Review devoted to the History of Science and Civilisation XVIII (Bruges 1932). [Wei Po-Yang p. 210-289]
- JOSEPH BIN GORION: Veja Sagen, Die, der Juden.
- JOSEPHUS FLAVIUS: Des Fürtrefflichen Jüdischen Geschicht-Schreibers FJ' Sämtliche Wercke, als zwanzig Bücher von den alten jüdischen Geschichten. (As obras completas do admirável historiador judaico FJ', como vinte livros das velhas historias judaicas). [Antiquitates Judaicae]. Tübingen 1735.
- JUBINAL, Achille: Veja Légende, La, latine.
- JUNG, Carl Gustav\*: Die transzendente Funktion. (A Função Transcendente). Geschrieben 1916, erstmals veröffentlicht in: Geist und Werk. (Escrito em 1916, publicado pela primeira vez em: Espírito e Obra). Rhein Verlag, Zürich 1958 [Obras comp., vol. 8 (1967)]
- Psychologische Typen. (Tipos Psicológicos). Rascher, Zürich 1921. Novas edições 1925, 1930, 1937, 1940, 1942, 1947 e 1950. [Obras compl., vol. 6 (1960 e 1967)]
- Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewussten. (As relações entre o Eu e o inconsciente). Reichl, Darmstadt 1928. Novas edições Rascher, Zürich 1933, 1935, 1939, 1945, 1950, 1960 e 1966 (brochura). [Obras compl., vol. 7 (1964)] (Em port., Ed. Vozes: O Eu e o Inconsciente).
- Das Grundproblem der gegenwärtigen Psychologie. (O problema fundamental da psicologia da atualidade). Em: Wirklichkeit der Seele. (Psychologische Abhandlungen IV) [Realidade da alma. (Dissertações psicológicas IV)] Rascher, Zürich 1934. Novas edições 1939, 1947 e 1969 (brochura). [Este ensaio em: Obras compl., vol. 8 (1967).]
- Über die Archetypen des kollektiven Unbewussten. (Sobre os arquétipos do Inconsciente Coletivo). Em: Eranos-Jahrbuch II (1934). Rhein Verlag, Zürich 1935. Nova edição em: Von den Wurzeln des Bewusstseins. (Psychologische Abhandlungen IX) [Das raízes do consciente. (Dissertações psicológicas IX)] Rascher, Zürich 1954. [Este ensaio em: Obras compl., vol. 9/1.]
- Einige Bemerkungen zu den Visionen des Zosimos. (Algumas observações sobre as visões de Zózimo). Em: Eranos-Jahrbuch V (1937). Rhein Verlag, Zürich 1938.
   Nova edição ampliada em: Von den Wurzeln des Bewusstseins. (Psychologische Abhandlungen IX) [Das raízes do consciente. (Dissertações psicológicas IX)] Rascher, Zürich 1954. [Este ensaio em: Obras compl., vol. 13.]
- Die verschiedenen Aspekte der Wiedergeburt. (Os diversos aspectos do renascimento). Em: Eranos-Jahrbuch VII (1939). Rhein Verlag, Zürich 1940. Nova edição ampliada "Ueber Wiedergeburt" ("Sobre renascimento") em: Gestaltungen des Unbewussten. (Psychologische Abhandlungen VII) [As formas do inconsciente. (Dissertações psicológicas VII)] Rascher, Zürich 1950. [Este ensaio em: Obras compl., vol. 9/1.]
- Psychologie und Religion. Die Terry Lectures 1937, gehalten an der Yale University.
   (Psicologia e Religião. Conferências Terry 1937, pronunciadas na Universidade de Yale). Rascher, Zürich 1940. Novas edições 1942, 1947, 1961 e 1962 (brochura).
   [Obras compl., vol. 11 (1963)] (Em port., Ed. Vozes: Psicologia da Religião Ocidental e Oriental).
- Das Wandlungssymbol in der Messe. (Símbolo de transformação na Missa). Em: Eranos-Jahrbuch VIII (1940/41). Rhein Verlag, Zürich 1942. Nova edição ampliada em: Von den Wurzeln des Bewusstseins. (Psychologische Abhandlungen IX)
   [Das raízes do consciente. (Dissertações psicológicas IX)] Rascher, Zürich 1954.
   [Obras compl., vol. 11 (1963)] (Em port., Ed. Vozes: Símbolo da transformação na missa).

<sup>\*</sup> Obras citadas neste volume, em ordem cronológica.

- Paracelsica Zwei Vorlesungen über den Arzt und Philosophen Theophrastus. (Paracelsica Duas conferências sobre o médico e filósofo Teofrasto). Rascher, Zürich 1942. ["Paracelsus als geistige Erscheinung" (O aspecto espiritual de Paracelso) em: Obras compl., vol. 13; "Paracelsus als Arzt" (Paracelso, o médico) em: Obras compl., vol. 15 (1971)] (Em port. Ed. Vozes: Estudos Alguímicos).
- Der Geist Mercurius. (O Espírito Mercurius). Em: Eranos-Jahrbuch IX (1942). Rhein Verlag, Zürich 1943. Nova edição ampliada em: Symbolik des Geistes. (Psychologische Abhandlungen VI) [Os Símbolos do Espírito. (Dissertações psicológicas VI)] Rascher, Zürich 1948 e 1953. [Obras compl., vol. 13].
- Die Psychologie der Übertragung. (A psicologia da transferência). Erläutert an Hand einer alchemistischen Bildserie, für Arzte und praktische Psychologen. (Explicada através de uma série de ilustrações alquímicas, para médicos e psicólogos praticantes). Rascher, Zürich 1946 [Obras compl., vol. 16 (1858)].
- Über Mandalasymbolik. (Sobre a simbologia da mandala). Em: Gestaltungen des Unbewussten. (Psychologische Abhandlungen VII) [As formas do inconsciente. (Dissertações psicológicas VII)] Rascher, Zürich 1950 [Obras compl., vol. 9/1].
- Das göttliche Kind. Veja JUNG, C.G. e Karl KERÉNYI.
- Symbole der Wandlung. Analyse des Vorspiels zu einer Schizophrenie. (Símbolos da Transformação. Análise do prelúdio de uma esquizofrenia). 4º ed. refundida de "Wandlungen und Symbole der Libido" ("Transformações e Símbolos da Libido") (1912). Rascher, Zürich 1952 [Obras compl., vol. 12] (Em port., Ed. Vozes: Símbolos da Transformação).
- Mysterium Coniunctionis. Untersuchungen über die Trennung und Zusammensetzung der seelischen Gegensätze in der Alchemie. Com a colaboração de Marie-Louise von Franz. (Veja FRANZ) 2(3) vols. Rascher, Zürich 1955. Vols. 1 e 2 como Obras compl., vol. 14/1 e 2 (1968).] (Em port., Ed. Vozes: Mysterium Coniunctionis. Pesquisas sobre a separação e a composição dos opostos psíquicos na Alquimia).
- e Karl KERÉNYI: Einführung in das Wesen der Mythologie. Das göttliche Kind/Das göttliche Mädchen. (Introdução à natureza da Mitologia. A criança divina/A menina divina). Rhein Verlag, Zürich 1951. [A colaboração de JUNG em: Obras compl., vol. 9/1.]
- Veja WILHELM: Das Geheimnis der Goldenen Blüte. (O Segredo da Flor de Ouro, Ed. Vozes).
- KAUTZSCH, E.: Veja Apokryphen, Die, und Pseudoepigraphen.
- KERÉNYI, Karoly [Karl]: Die griechisch-orientalische Romanliteratur in religionsgeschichtlicher Beleuchtung. (A literatura de ficção greco-oriental sob o prisma da história das religiões). Tübingen 1927.
- Veja JUNG.
- KHUNRATH, Heinrich: Amphitheatrum sapientiae aeternae solius verae etc. Hanau 1609.
- Von hylealischen, das ist, pri-materialischen catholischen oder algemeinem natürlichen Chaos. (Do caos hilético, ou seja, católico pri-material, ou geral e natural).
   Magdeburg 1597.
- KNORR VON ROSENROTH, Christian [Ed.]: Kabbala denudata seu Doctrina Hebraeorum. 2 vols. Sulzbach e Frankfurt 1677/84.
- KNUCHEL, Eduard Fritz: Die Umwandlung in Kult, Magie und Rechtsbrauch. (A transformação no culto, magia e jurisprudência. (Schriften der Schweiz. Gesellschaft für Vokskunde XV) (Trabalhos da Sociedade Suíça de Emologia XV) Basel 1919.
- KOPP, Hermann: Die Alchemie in älterer und neuerer Zeit. (A Alquimia em tempos antigos e novos). 2 vols. Heidelberg 1886.

- Koran, Der. (O Alcorão). Traduzido fielmente do árabe e provido de observações elucidativas por L. Ullmann, 4ª ed. Bjelefeld 1857.
- KRAMP, Josef: Die Opferanschauungen der römischen Messliturgie (As interpretações do sacrifício na liturgia romana da Missa). Regensburg 1924.

KTESIAS: Veja CTESIAS.

- LACTANTIUS FIRMIANUS: Opera omnia. Ed. por Samuel Brandt e Georg Laubmann. (Corpus scriptorum ecclesiasticorum Latinorum) 3 vols. Wien 1890-1897.
- IANG, Joseph Bernhard: Hat ein Gott die Welt erschaffen? (O Mundo foi criado por um Deus?) Francke, Bern 1942.
- Légende, La, latine de S. Brandaines avec une traduction inédite en prose et en poésie romanes, publiée par Achille Jubinal, d'après les manuscrits de la bibliothèque du Roi, remontant aux XIe, XIIe et XIIIe siècles. Paris 1836.
- LEISEGANG, Hans: Die Gnosis. (A Gnose). Leipzig 1924.
- -- Der heilige Geist. Das Wesen und Werden der mystisch-intuitiven Erkenntnis in der Philosophie und Religion der Griechen. (O Espírito Santo. A natureza e evolução do conhecimento místico-intuitivo na filosofia e religião dos gregos). Leipzig 1919.
- Lexikon, Ausführliches, der griechischen und römischen Mythologie. (Dicionário completo da mitologia grega e romana). Ed. por W.H. Roscher e outros. 11 vols. Leipzig 1884-1890.
- LIBAVIUS, Andreas: Alchymia... recognita, emendata, et aucta. Frankfurt am Main 1606.
- LIPPMANN, Edmund O. von: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie. (Origem e propagação da Alquimia). 3 vols. Berlin 1919-1954.
- Liturgisches Handlexikon (Dicionário-manual de liturgia), Regensburg 1924.

LU-CH'LANG-WU: Veia Isis.

- LÜDERS, Heinrich: Die Sage von Rsyasmga. (A lenda de R.). Em: Nachrichten von der Königlichen Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen, philosophisch-historische Klasse, aus dem Jahre 1897/1 (Noticias da Sociedade Real de Ciências de Göttingen, Classe filosófico-histórica, do ano de 1897/1) (Göttingen 1897) p. 87-135.
- LYDUS, Ioannes: De mensibus. Ed. por Richard Wünsch. Leipzig 1898.
- McCRINDLE, John Watson [Ed.]: The Christian Topography of Cosmas, an Egyptian Monk, London 1897.
- MAIER, Michael(is): De circulo physico, quadrato, hoc est auro etc. Oppenheim 1616.
- Secretioris naturae secretorum scrutinium chymicum [Scrutinium chymicum] Frankfurt a.M. 1687.
- Symbola aureae mensae duodecim nationum. Frankfurt a.M. 1617.
- Viatorium, hoc est, De montibus planetarum septem seu metallorum. Rouen 1651.

MAIURI, Amadeo: La Villa dei misteri. 2 vols. Roma 1931.

MANGET(US) Jo. Jacobus: Veja (A) BIBLIOTHECA CHEMICA CURIOSA.

MASPERO, Gaston Camille Charles: Etudes de mythologie et d'archéologie égyptiennes. 7 vols. Paris 1893-1913.

MELITON DE SARDES: Veja CUMONT.

MEYRINK, Gustav: Der Golem. Roman. (O Golem. Romance). Leipzig 1915.

 - [Ed.] Thomas Aquinas: Abhandlung über den Stein der Weisen. (Tomás de Aquino: Dissertação sobre a pedra filosofal). München 1925.

Midrasch Tehillim: Veia BUBER.

MIGNE, Jacques Paul: Dictionnaire des sciences occultes. 2 vols. Paris 1846/48.

- [Ed.] Patrologiae cursus completus:

Patrologia Latina [P.L.]. 221 vols. Paris 1844-1864.

Patrologia Graeca [P.G.]. 166 vols. Paris 1857-1866.

MYLIUS, Johann Daniel: Philosophia reformata continens libros binos. Frankfurt 1622.

Mystiker, Deutsche, des 14. Jahrhunderts. Ed. por Franz Pfeiffer. 2 vols. Leipzig 1845/57. (Místicos alemães do séc. XIV).

Mythology of all Races. Ed. por John Arnott McCulloch. Vol. 8 FERGUSON, John e Masaharu ANESAKI: Chinese and Japanese Mythology. London e Boston 1928.

NAZARI, Giovanni Battista: Della Tramutazione metallica sogni tre, Brescia 1599.

NIERENSTEIN, M. e P.F. CHAPMAN: Enquiry into the Authorship of the Ordinall of Alchemy. Em: Isis XVIII/3 (Bruges, outubro 1932) p. 290-321.

NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Ein Buch für Alle und Keinen. (Assim falou Zaratustra. Um livro para todos e ninguém). Obras, vol. 6. Leipzig 1901.

Nilus (Sanctus): Anonymi vita S. Nili. Migne P.G. CXX col. 9-166.

NORTON, Thomas: The Ordinall of Alchemy. A facsimile reproduction of the Theatrum chemicum Britannicum with annotations by Elias Ashmole. Ed. por Eric John Holmyard. London 1928.

OPPENHEIM, Gustav: Fabula Josephi et Asenathae apokrypha etc. Berlin 1886.

ORÍGENES: Homiliae in Ieremiam. Migne P.G. XIII col. 255-544.

Pahlavi Texts: Veia WEST.

Pandora, das ist die edlest Gab Gottes etc. (Pandora, ou seja, o mais nobre dom de Deus etc.) Ed. por H. Reusner. Basel [1588].

Papyri Graecae magicae. Die griechischen Zauberpapyri. (Os papiros mágicos gregos). Editado e traduzido por Karl Preisendanz e outros. 2 vols. Berlin 1928/31.

PARACELSUS (Theophrastus Bombastus von Hohenheim): Bücher und Schrifften. (Livros e Escritos). Ed. por Iohannes Huser. 2 vols. Basel 1589/91.

Sämtliche Werke. (Obras completas). Ed. por Karl Sudhoff e Wilhelm Matthiesen.
 15 vols. München e Berlin 1922-1935.

 Das Buch Azoth (O livro Azoth) seu De ligno vitae. Huser vol. 2 e Sudhoff vol. 14, p. 547s.

- De vita longa. Sudhoff vol. 3, p. 247s.

 Ein ander Erklärung der gantzen Astronomie. (Uma outra explicação de toda a astronomia). Huser vol. 2 e Sudhoff vol. 12, p. 447s.

- Philosophia ad Athenienses, Sudhoff vol. 13, p. 387s.

- Theoretica schemata seu Typi. Huser vol. 1, p. 670-682.

PATRITIUS (Patrizi Francesco): Nova de universis philosophia. Venezia 1593.

[PETRONIUS (TITUS ARBITER)]: P'ii satyrae et liber Priapeorum. Ed. por F. Buecheler. Berlin 1882.

PFEIFFER: Veia Mystiker, Deutsche.

PHILALETHES, Eirenaeus: Erklärung der Hermetisch poetischen Werke Herrn Georgii Riplaei. (Explicação das obras poéticas herméticas do Senhor Georgius Riplaeus). Tradução. Hamburg 1741.

PHILO IUDAEUS (Alexandrinus): Opera quae supersunt. Ed. por Leop. Cohn e Paul Wendland. 7 vols. Berlin 1896-1926.

PHILOSTRATUS: In Honour of Apollonius of Tyana. Tradução. 2 vols. Oxford 1912.

PHOTIUS: Bibliotheca. Ed. por J. Bekker. 2 vols. 1824/25.

Physiologus: Veia SBORDONE.

PICINELLUS (Picinello), Philippus: Mundus symbolicus, Köln 1681.

Pirkê de Rabbi Eliezer: Veja ELJEZER BEN HYRCANUS.

Pistis Sophia. Edição alemã por Carl Schmidt. Leipzig 1925.

- PITRA, Giovanni Battista [Ed.]: Analecta sacra spicilegio Solesmensi praeparata. 8 vols. Paris 1876-1891.
- PIATÃO: Sämmtliche Werke. (Obras completas). Traduzido por Hieronymus Müller, acompanhado de introdução por Karl Steinhart. 8 vols. (vol. 7/1,2) Leipzig 1850-1866. ["Phaedros" e "Philebos" vol. 4, "Timaeos" vol. 6].
- PLATO (Pseud.): Veja (A) THEATRUM CHEMICUM (V/XXVII).
- PLINIUS, Secundus C.: Naturalis historiae libri XXXVII. Rec. Car. Mayhoff. 6 vols. Leipzig 1875-1906. Em alemão: Die Naturgeschichte des PSC. (A história natural de PSC). Ed. por G.C. Wittstein. 6 vols. Leipzig 1881/82.
- PLOTINO: Opera. Ed. por Paul Henry e Hans Rudolf Schwyzer. 2 vols. Paris 1951. [Vol. 1: Porphyrii Vita Plotini]
- PORFÍRIO: Veia PLOTINO.
- PREISENDANZ, Karl [Ed.]: Papyri Graecae magicae. Die griechischen Zauber-papyri, 2 vol. Leipzig 1928/31.
- PREUSCHEN, Erwin [Ed.]: Antilegomena. Die Reste der ausserkanonischen und urchristlichen Überlieferungen. (Antilegomena. Os restos das tradições cristás primitivas e não canônicas). Giessen 1901.
- PRISCILLIANUS: Opera Priscilliani quae supersunt. Ed. por Georg Schepss. (Corpus scriptorum ecclesiasticorum Latinorum XVIII) Wien 1889.
- PRZYWARA, Erich: Deus sempre maior. Theologie der Exerzitien. (Teologia dos exercícios espirituais). 3 vols. Freiburg i.Br. 1938-1940.
- PUECH, Henri-Charles: Der Begriff der Erlösung im Manichäismus. (O conceito da salvação no maniqueísmo). Em: Eranos-Jahrbuch 1936. Zürich 1937.
- RABANUS MAURUS: Allegoriae in Sacram Scripturam. Migne P.L. XCII col. 849-1088.
- Realencyklopädie für protestantische Theologie und Kirche. (Enciclopédia real para a teologia e a Igreja protestantes). Ed. por Albert Hauck. 3ª ed. 24 vols. Leipzig 1896-1913.
- REITZENSTEIN, Richard: Alchemistische Lehrschriften und Märchen bei den Arabern. (Estudos e fábulas alquímicas entre os árabes). (Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten XIX/2) (Experimentos e trabalhos preparatórios para a História das Religiões XIX/2) Giessen 1923.
- Die hellenistischen Mysterienreligionen. Ihre Grundgedanken und Wirkungen. (As religiões de mistérios helenísticas. Seu pensamento básico e seus efeitos). Leipzig e Berlin 1910.
- Poimandres. Studien zur griechisch-ägyptischen und frühchristlichen Literatur. (Estudos sobre a literatura greco-egipcia e cristā primitiva). Leipzig 1904.
- REUSNER, Hieronymus: Veja Pandora.
- RHENANUS, Johannes: Solis e puteo emergentis sive dissertationis chymotechnicae libri tres. Frankfurt a.M. 1613.
- [Ed.]: Harmoniae imperscrutabilis chymico-philosophicae decades duae. Frankfurt
   a.M. [Contém um texto da Aurora consurgens em Decas II, p. 175s]
- RIPLAEUS, Georgius (Sir George Ripley): Chymische Schriften. (Escritos químicos). Erfurt 1624.
- Opera omnia chemica quotquot hactenus visa sunt. Kassel 1649.
- ~ Veia (A) BIBLIOTHECA CHEMICA CURIOSA.

1612.

- Veia (A) THEATRUM CHEMICUM BRITANNICUM.
- ROSCHER, Wilhelm Heinrich: Veia Lexikon, Ausführliches.
- Hermes der Windgott. (Hermes, o deus do vento). Leipzig 1878.
- ROSENCREUTZ, Christian: Chymische Hochzeit. (Bodas químicas). Strassburg 1616. RULAND(US), Martin: Lexicon alchemiae sive dictionarium alchemisticum. Frankfurt

- RUPERTUS (Sanctus): De trinitate et operibus eius. Migne P.L. CLXVII col. 199-1828. RUPESCISSA. Joannes de: La Vertu et la propriété de la quintessence. Lyon 1581.
- RUSKA, Julius: Die siebzig Bücher des Gabir ibn Hajjan. (Os setenta livros do Gabir ibn Hajjan). Em: Studien zur Geschichte der Chemie. (Estudos sobre a história da química). Edição comemorativa do 70º aniversário de Edmund O. von Lippmann. Ed. por Julius Ruska. Berlin 1927.
- Tabula Smaragdina. Ein Beitrag zur Geschichte der hermetischen Literatur. (Tabula Smaragdina. Uma contribuição à história da literatura hermética). Heidelberg 1926.
- Turba Philosophorum. Ein Beitrag zur Geschichte der Alchemie. (Turba Philosophorum. Uma contribuição à história da alquimia). Berlin 1931.
- Die Vision des Arisleus. (A visão de Arisleu). Em: Historische Studien und Skizzen zu Natur- und Heilwissenschaft. (Estudos e bosquejos históricos sobre as ciências da natureza e da saúde). Edição comemorativa do 70° aniversário de Georg Sticker. Ed. por Karl Sudhoff.
- Sagen, Die, der Juden. (As lendas dos judeus). Reunidas e revisadas por M. J. bin Gorion. Traduzido por R. Ramberg-Berdyczewski. Editado por Rahel e Emanuel bin Gorion [R. e E. Berdyczewski]. 5 vols. Frankfurt a.M. 1913-1927.
- SALZER, Anselm: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literatur und lateinischen Hymnen-Poesie des Mittelalters. (Os símbolos e adjetivos de Maria na literatura alemã e na poesia hinológica latina da Idade Média). Línz 1893.
- SBORDONE, F. [Ed.]: Physiologus. Milano, Genova, Roma, Napoli 1936.
- SCHEFTELOWITZ, Isidor: Das Hörnermotiv in den Religionen. (O chifre como símbolo nas religiões). Em: Archiv für Religionswissenschaft XV (Arquivos de Ciências Religiosas XV) (Leipzig 1892) p. 451-487.
- SCHMIDT, Carl [Ed.]: Gnostische Schriften in koptischer Sprache aus dem Codex Brucianus herausgegeben. (Escritos gnósticos em língua copta, editados a partir do Codex Brucianus). (Texte und Untersuchungen der altchristlichen Literatur VIII) (Textos e pesquisas sobre a literatura cristă primitiva VIII) Leipzig 1892.
- SCHMIEDER, Karl Christoph: Geschichte der Alchemie. (História da alquimia). Halle 1832.
- SCHRADER. Eberhard. Die Vorstellung vom μονόκερῶs und ihr Ursprung. (A idéia do monoceros e sua origem). Em: Sitzungsberichte der königlichen preussischen Akademie der Wissenschaften (Atas das sessões da real Academia Prussiana de Ciências) (Berlin 1892) p. 573-581.
- SCHULTZ, Wolfgang: Dokumente der Gnosis. (Documentos da Gnose). Jena 1910. SCOTT, Walter [Ed.]: Veja Hermetica.
- [SENIOR (Zadith filius Hamuel)]: De chemia Senioris antiquissimi philosophi libellus. Impressão não datada [Frankfurt a.M. 1566?]. Veja também (A) BIBLIOTHECA CHEMICA CURIOSA, XI.
- Tabula chymica. Em: Philosophiae chymicae IV vetustissima scripta. Frankfurt a.M. 1605.
- SENIOR ADOLPHUS: Azoth, sive Aureliae occultae philosophorum etc. Frankfurt a.M. 1613.
- Shatapatha-Brahmana. Part I, Books I and II. Edited and translated by Julius Eggeling. (Sacred Books of the East XII) Oxford 1882.
- SILBERER, Herbert: Probleme der Mystik und ihrer Symbolik. (Problemas da Mística e de seu simbolismo). Wien e Leipzig 1914.
- SPITTELER, Carl: Prometheus und Epimetheus. Ein Gleichnis. (Prometeu e Epimeteu. Uma parábola). Jena 1923.
- Splendor Solis: Veja (A) AUREUM VELLUS I (Trismosin).

- STAPLETON, H.E. e M. Hidayat HUSAIN: Muhammad bin Umail: His Date, Writings and Place in Alchemical History. Em: Memoirs of the Asiatic Society of Bengal XII (Calcutta 1933).
- STEEB(US), Johann Christoph: Coelum Sephiroticum Hebraeorum. Mainz 1679.
- STEINSCHNEIDER, Moritz: Die europäischen Übersetzungen aus dem Arabischen bis Mitte des 17. Jahrhunderts. (As traduções européias do árabe até meados do século XVII). Em: Sitzungsberichte der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften in Wien, philosophisch-historische Klasse, 149 und 151. (Atas das sessões da Academia imperial de ciências de Viena, classe filosófico-histórica, 149 e 151). 2 Partes. Wien 1904/05.

STICKER, Georg: Veja RUSKA.

Südseemärchen. (Contos dos mares do sul). Ed. por Paul Hambruch. (Märchen der Weltliteratur) (Contos da literatura universal) Jena 1916.

Tabula Smaragdina: Veia RUSKA.

Talmud, Der babylonische. Hebraico e alemão. Editado, com inclusão da Misnah completa, por Lazarus Goldschmidt. 9 vols. Leipzig e Den Haag 1899-1935. (O Talmude babilônico)

TAYLOR, F. Sherwood: A Survey of Greek Alchemy. Em: Journal of Hellenic Studies L (London 1930) p. 109-139.

TERTULLIANUS Quintus Septimius Clemens: Apologeticus adversus Gentes pro Christianis. Migne P.L. I col. 257-536.

- De carne Christi. Migne P.L. II col. 151-792.
- Liber adversus Iudaeos. Migne P.L. II col. 595-642.

TOMÁS DE AQUINO: Veja Aurora consurgens.

- Veja MEYRINK.

Tractatus aureus: Veia HERMES TRISMEGISTUS.

TRISMOSIN, Salomon: Veja (A) AUREUM VELLUS.

Ts'i-yūan. (Dicionário chinês) 26ª ed. Shanghai 1930.

Turba philosophorum: Veja (A) THEATRUM CHEMICUM XXIV, e ARTIS AURIFERAE, I, e ainda BIBLIOTHECA CHEMICA CURIOSA, III.

- Veja RUSKA.

Upanishads, The. Parts I, II. Ed. por Max Müller. (Sacred Books of the East I, XV)
Oxford 1879, 1884. [Contem Brihadaranyaka e Chandogya Upanishads.]

VALENTINUS, Basilius: Chymische Schriften all etc. (Todos os escritos químicos etc.) Hamburg 1700.

VALLI, Luigi: Die Geheimsprache Dantes und der Fedeli d'Amore. (A linguagem secreta de Dante e dos Fedeli d'Amore). Em: Europäische Revue VI/1 (Revista Européia VI/1) (Berlin, Janeiro-Junho 1930) p. 92-112.

Vedic Hymns. Part I: Hymns to Maruts. Part II: Hymns to Agni. Translated by F. Max Müller and Hermann Oldenberg. (Sacred Books of the East XXXII, XLVI) Oxford 1891, 1897.

VENTURA, Laurentius: De ratione conficiendi lapidis philosophici. Basel 1571.

VIRGÍLIO (Publius Vergilius Maro): Aeneis Buch VI. (Eneida Livro VI). Elucidado por Eduard Norden. 2ª ed. (Sammlung wissenschaftlicher Kommentare zu griechischen und römischen Schriftstellern) (Coleção de comentários científicos sobre escritores gregos e romanos) Leipzig-Berlin 1916.

VOLLERS, Karl: Chidher. Em: Archiv für Religionswissenschaft XII (Arquivos de Ciência Religiosa XII) (Leipzig 1909) p. 234-284.

WAITE, Arthur Edward: The Secret Tradition in Alchemy, its development and Records, London 1926.

- Wasserstein der Weysen, das ist, Ein chymisch Tractātlein. (A Pedra d'água filosofal, ou seja, Um tratadozinho químico). Frankfurt a.M. 1619.
- WEI PO-YANG: Veia Isis.
- WESSELY, Carl: Griechische Zauberpapyrus von Paris und London. (Papiros mágicos gregos de Paris e Londres). Em: Denkschriften der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften, philosophisch-historische Classe XXXVI (Memórias da Academia imperial de Ciências, Classe filosófico-histórica XXXVI) (Wien 1888) 2, 27-208.
- WEST, Edward William [Ed.]: Pahlavi Texts. (Sacred Books of the East V) Oxford 1880. [Contém Bundahis.]
- WILHELM, Richard: Das Geheimnis der Goldenen Blüte. Ein chinesisches Lebensbuch. (O Segredo da Flor de Ouro. Um livro de vida chinês). Com um comentário europeu de C.G. Jung. Dorn Verlag, München. Nova versão Rascher, Zürich 1938. Novas edições 1939, 1944, 1948 e 1957. [A contribuição de JUNG em Obras compl. vol. 11 (1963)] (Em port., Ed. Vozes: C.G. JUNG e R. WILHELM: O Segredo da Flor de Ouro. Um livro de vida chinês)
- Kung-Tse, Leben und Werk. (Kung-Tse, vida e obra). (Frommanns Klassiker der Philosophie XXV) (Os clássicos da filosofia de Frommann) Stuttgart 1925.
- WILKEN, Ulrich: Urkunden der Ptolemäerzeit. (Documentos da época dos Ptolomeus). Berlin 1927.
- WIRTH, Albrecht: Aus orientalischen Chroniken. (De crônicas orientais). Frankfurt a.M. 1894.
- WOLFF, Toni: Einführung in die Grundlagen der komplexen Psychologie. (Introdução aos fundamentos da psicologia complexa). Em: Die kulturelle Bedeutung der komplexen Psychologie. (O significado cultural da psicologia complexa). Edição comemorativa do 60° aniversário de C.G. Jung. Berlin 1935.
- WOLFRAM VON ESCHENBACH: Parsifal und Titurel. (Parsifal e Titurel). Ed. por Karl Bartsch. (Deutsche Classiker des Mittelalters IX-XI) (Clássicos alemães da Idade Média IX-XI) 3 vols. Leipzig 1875-1877.
- WOODROFFE, Sir John George: Shakti and Shakta. Madras 1920.
- ZADITH SENIOR: Veja [SENIOR].
- ZELLER, Eduard: Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung dargestellt. (A filosofia dos gregos exposta em seu desenvolvimento histórico) 3 vols. Tübingen 1856.
- ZIMMER, Heinrich: Kunstform und Yoga im indischen Kultbild. (Forma artística e ioga no quadro cultual indiano). Berlin 1926.
- ZÖCKLER, Otto: Probabilismus. (Probabilismo). Veja Realencyklopädie [vol. 16 p. 66s]
- ZUNZ, Leopold: Die gottesdienstlichen Vorträge der Juden, historisch entwickelt. (As alocuções de culto religioso dos judeus, em seu desenvolvimento histórico). Berlin 1932. [Publicado pela primeira vez em 1832.]

# Índice de pessoas

Os números a) em redondo referem-se aos parágrafos

- b) em expoente, às notas de rodapé
- c) precedidos de "F.", às figuras

Aristoteles (Pseudo-) 157<sup>29</sup>, 163<sup>33</sup>, 165, 167<sup>42,43</sup>, 469, 475<sup>150</sup> Abraham le Juif veja Eleazar Abu'l Qasim 473, 516, 537 Ademarus 224<sup>113</sup> Arnaldus de Villanova 209<sup>83</sup>, 246<sup>127</sup>, 423<sup>65</sup>, 465, 471<sup>127</sup> Adolphus Senior 9930 Arnobius 184<sup>57</sup> Aegidius de Vadis 16641, 4274, 43325, Ashmole, Elias 404, F. 267 Avalon, Arthur 123<sup>3</sup>, 184<sup>58</sup>, 246<sup>128</sup>, 397<sup>108</sup> Aelianus, Claudius 521<sup>20</sup>, 526<sup>30</sup> Aenesidemos 409<sup>25</sup> Avantius, Josephus 35615 Agostinho 51, 112<sup>42</sup>, 497, 500<sup>192</sup>, 524 Baccius, Andreas 51811 Agrippa de Nettesheim 313, 42250 Alanus de Insulis 480<sup>157</sup> Bach, Johann Sebastian 177 Alberto Magno F. 117, 457, 465, 471 127. Balduinus, Christian A. F. 209 481, 484<sup>171</sup>, 524 Barchusen, Johann Conrad F. 120, F. 127, F. 130, F. 136, F. 194 Albertus Pictor F. 42 Bardesanes 43641 Alexander Polyhistor 409<sup>25</sup> Barnaud(us), Nicolas 5187 Alexandre Magno 457 Basílio 522, 525 Allendy, René 313 Alphidius 382, 45011, 462, 465 Basilius Valentinus veja Valentinus Batiffol, Pierre 455<sup>36</sup> Amann, Jost F. 239 Baynes, Charlotte 138<sup>10</sup>, 139<sup>12,13,14</sup>, 140<sup>17</sup>, 458<sup>81</sup> Ambrósio 418, 522 458<sup>81</sup> Anacreonte 550 Anaxágoras 410<sup>27</sup>, 433, 435<sup>35</sup> Anaximandro 428<sup>7</sup> Benvenuti, Giovanni Battista (Ortolano) F. 244 Anaxímenes 410<sup>27</sup>, 428<sup>7</sup> Bernardo 214 Antão (do Egito) 59 Bernardus à Portu veja Penotus Apolônio de Tiana 33611 Bernardus Trevisanus 363, 401 Apuleius 66 Bernoulli, Jakob 325 Archelaus 410<sup>27</sup>, 435<sup>35</sup> Bernoulli, R. 332 Archytas 433 Béroalde de Verville, François F. 4, F. 5, 61<sup>4</sup>, 112<sup>44</sup>, F. 33, 338<sup>20</sup>, 349<sup>7</sup>, 379, 439<sup>48</sup>, 530<sup>37</sup> Ariosto F. 244 Aristóteles 371<sup>59,60</sup>. 478

Berthelot, Marcelin 66<sup>9</sup>, 157<sup>30</sup>, 209<sup>75,78</sup>, 336 349<sup>7</sup>, 356<sup>17</sup>, 392<sup>101</sup>, 4 80<sup>17</sup> Delphinas 436<sup>42</sup> 349<sup>7</sup>, 356<sup>17</sup>, 392<sup>101</sup> 405<sup>13</sup>, 19 Demócrito (Pseudo-) 342, 405 Deussen, Paul 1379 Dídimo de Alexandria 522<sup>22</sup> 423°, 426<sup>1</sup>, 441<sup>3</sup>, 456<sup>21</sup>, 457<sup>73</sup>, 458<sup>50</sup>, 459<sup>55</sup>, 483<sup>164</sup>, 517<sup>5</sup>, 530<sup>39</sup>, 536<sup>54</sup> Diels, Hermann 435<sup>36</sup> Dieterich, Albrecht 613, 45630 Digulleville, Guillaume de veja Guil-Bin Gorion veja Gorion laume de Digulleville Bischoff, Erich 313<sup>140</sup> Diodorus 457<sup>74</sup> Blake, William F. 14, F. 19 Diógenes Laércio 37050 Blemmides, Nikephoros 441<sup>55</sup> Dioscórides F. 186 Bock, Hieronymus F. 249 Djabir [Djâber] 423<sup>55</sup>, 459<sup>85</sup> Böhme, Jakob 214, 332, F. 192, 453, Dorn(eus), Gerard 3334, 33815,16, 352. 479, 510, 512, 514 35622, 358, 366, 375, 377, 426, 430, Bonus, Petrus (veja tb. Lacinius) 42358, 469 462 Dreyfus, J. 185<sup>60</sup> Boschius, Jacobus F. 37, F. 84, F. 89, F. Eckhart, Mestre 10, 1266, 15225 94, F. 111, F. 181, F. 189, F., 265, F. Eisenstein, J. David 546<sup>73</sup> 270 Bousset, Wilhelm 456<sup>21,33,47,59</sup>, 458<sup>81</sup> Eisler, Robert 177<sup>53,54</sup> Eleazar, Abraham (le Juif) 40<sup>15</sup>. F. Brant, Sebastian F. 227 10/11/12, F. 46/47, F. 160, F. 217, Braun, Joseph 45112 Brendanus 417<sup>42</sup> Elias 469, F. 207 Bruchmann, C.F.H. 17247 Emerson, Ralph Waldo 44561 Bruno Herbipolensis (de Würzburg) Empédocles 109<sup>41</sup>, 433, 436<sup>41</sup> Epifânio 209, 469<sup>110</sup> Buber, S. 545<sup>72</sup> Escobar 24<sup>6</sup> Budge, E.A. Wallis 84<sup>18</sup>, 173<sup>51</sup>, 314<sup>146</sup> Espagnet, Jean d' 440<sup>52</sup>, 475<sup>138</sup> Cabasilas, Nicolaus 417, 421 Eucherius 466<sup>104</sup> Cartari, Vincenzo 172, F. 165 Eusébio [de Alexandria] 112<sup>42</sup> Catelanus, Laurennus 518<sup>11</sup> Eusébio [de Caesaréa] 45634 Caussin(us), Nicolas 498186, 522, 524 Evola, Julius 332, 3421 Cellini, Benvenuto 4048 Fechner, G. Th. 372<sup>61</sup> Champollion, Jean François F. 66 Ferguson, John 362<sup>38</sup>, 462<sup>87</sup>, 505<sup>195</sup> Ficinus, Marsilius 240<sup>119</sup>, 403, 505<sup>195</sup> Christianos 209, 42355 Fierz-David, Linda 112<sup>43</sup>
Figulus Repair Christophorus Parisiensis 442 Cienfuegos, Alvarez 41741 Figulus, Benedictus 394<sup>104</sup>, 423<sup>62,63</sup> Clemente (de Alexandria) 13915 Firmicus Maternus, Julius 66 Clemente [de Roma] 469 Flamel, Nicolas 391 100, 45985 Cremer, John 4045 Flaubert, Gustave 59 Cristóforo F. 222 Cumont, Franz 314<sup>147</sup>, 469<sup>109,114</sup> Fleischer, H.L. 109<sup>41</sup> Fludd, Robert F. 8, F. 29, F. 50 Dante Alighieri F. 19, F. 69, F. 83, 229, Förster, Max 328<sup>159</sup> 315 Foucart, Paul François 10538 veja tb. Divina Comédia [Ind. T.] Fracastoro, Girolamo 508<sup>201</sup> Darmstaedter, Ernst 384<sup>65</sup> Franck, Adolphe 313 Dee, John 4274 Franz, Marie-Louise von 46498 Degenhardus 443<sup>59</sup> Freud, Sigmund 81, 171 Delacotte, Joseph 315<sup>148</sup> Frobenius, Leo 416<sup>37</sup>, 440<sup>53</sup> Delacroix, Eugène F. 36

Gaugler, Ernst 414<sup>35</sup> Isidoro de Sevilha 522<sup>22</sup>, 524 Geber F, 119, 358<sup>30</sup>, 384<sup>85</sup>, 401, 422<sup>49</sup>, 471<sup>127</sup> Izquierdo, Sebastián F. 151 Jabir ibn-Hayyan veja Geber Gellone 314<sup>146</sup> Jamsthaler, Herbrandt F. 59, F. 115, F. Gesner, Conrad 46267 137, F. 199 Glanville, Bartholomew F. 64 Janet, Pierre 116 Johannes Rhenanus 203<sup>71</sup>, 465 Goethe, Johann Wolfgang 85, 203, 204, 209, 210, 243, 404<sup>8</sup>, 554, 558 Josephus Flavius 456<sup>34</sup> - veja tb. Fausto [Ind. T.] Josephus Quercetanus 340 Goldschmidt, Lazarus 540<sup>61,63,64,65</sup> Juliano, o Apóstata 99 Juliano, o Apóstata 99

Jung, Carl Gustav 9, 35, 44, 48<sup>3</sup>, 61<sup>5</sup>, 68<sup>14</sup>, 80<sup>17</sup>, 103<sup>36</sup>, 108<sup>40</sup>, 109<sup>41</sup>, 112<sup>44</sup>, 116<sup>48</sup>, 121<sup>50</sup>, 122<sup>1</sup>, 144<sup>23</sup>, 155<sup>26</sup>, 165<sup>34</sup>, 170<sup>44</sup>, 172<sup>45</sup>, 173<sup>49</sup>,50<sup>17</sup>, 175<sup>22</sup>, 192<sup>57</sup>, 205<sup>72</sup>, 209<sup>84</sup>, 242<sup>121</sup>, 283<sup>132</sup>, 287<sup>134</sup>, 295<sup>135</sup>, 298<sup>138</sup>, 301<sup>139</sup>, 320<sup>153</sup>, 323<sup>154</sup>, 324, 333<sup>4</sup>, 335<sup>5</sup>, 356<sup>18</sup>, 390<sup>95</sup>, 394<sup>102</sup>, 403<sup>3</sup>, 404<sup>14</sup>, 425<sup>50</sup>, 426, 431<sup>11</sup>, 439<sup>48</sup>, 440<sup>51</sup>, 441<sup>50</sup>, 448<sup>4</sup>, 476<sup>151</sup>, 478, 500<sup>192</sup>, 527<sup>31</sup>, 533<sup>51</sup>, 539<sup>59,60</sup>, 553<sup>87</sup>, 557<sup>1</sup>, 564<sup>2</sup>

- veia tb. Kerényi: Wilhelm Gorion, Bin Joseph 542<sup>67</sup> Gourmont, Rémy de 481 Grasseus, Johannes 443, 471 127, 5186 Gregório IX, papa 362<sup>36</sup> Gregório XIV, papa 478 Grenfell, B.P. and Hunt 43315 Guilhelmus Tecenensis 471 127 Guillaume de Digulleville 315 a 322, 500<sup>191</sup> Hall, Manly Palmer 3321 Halm, Karl F. 457<sup>78</sup> Hambruch, Paul 41637 – veja tb. Kerényi; Wilhelm Hammer-Purgstall, Joseph 18457 Jurain, Abtala 348 Händler, Otto 61 Justino Mártir 475141, 521 Harnack, Adolf 24<sup>8</sup> Kalid (Calid, Kallid) 386, 477, 478 Hastings, James 43641 Kant, Immanuel 247 Kautzsch, E. 298<sup>137</sup> Hegemonius veja Acta Archelai (Índ. T) Henning, Walter 45881 Kelley, Edward F. 16, F. 86, F. 141, F. Heráclito 157, 182, 297, 333, 43536 153, F. 154/155, F. 236 Kerényi, Karl 456<sup>36</sup> Herakleios, imperador 404 12. 4492 – е С.G. Jung 215<sup>101</sup> Heródoto 105 Khunrath, Heinrich 165, 165<sup>38</sup>, 209 356<sup>19,26</sup>, 360, 390, 404<sup>4</sup>, 420<sup>43</sup> Herrad von Landsberg F. 28, F. 53 Herrmann, Paul 4364 422<sup>48</sup>, 453, 463, 479, 552<sup>84</sup> Hesíodo 456 Hesychius 45634 Klettenberg, Fräulein von 85 Knort von Rosenroth, Christian 313 Hildegard von Bingen F. 126, F. 195 Hipólito 314, 413<sup>33</sup>, 528, 529, 550 Knuchel, Eduard Fritz 630 Komarios 157<sup>30</sup>, 426, 455, 472, 483 Hoghelande, Theobald de 338<sup>19</sup>, 349, 350, 353, 356, 364, 423<sup>57</sup>, 426<sup>2</sup> Kopp, Hermann 465<sup>99</sup>, 505<sup>195</sup>, 508<sup>200</sup>. Holmyard, E.J. 473<sup>130</sup> 509 Kosmas 526<sup>30</sup> Holtzmann, Adolf 534<sup>52</sup> Kramp, Joseph 41740 Honório de Autun 523 Krates 349<sup>7</sup>, 356, 392<sup>101</sup> Horapollo F. 7, 530 Ktesias (Ctesias) 52630, 536 Hortulanus 220109, 433 Huser(us) Johannes 210<sup>89</sup> Lacinius Janus F. 79, 210 Lactantius 185<sup>59</sup>, 370<sup>58</sup> Iamblichus 456<sup>30</sup> Ladislau II, rei da Hungria 480<sup>156</sup> Inácio de Loyola 166, 390<sup>94</sup> Lambsprinck F. 168, 44155, F. 179. Iraqi veja Abu'l Qasim 446<sup>64</sup>, F. 240 Ireneu 139<sup>15</sup>

Lang, Joseph Bernhard 269 Nikotheos 456<sup>30</sup>, 456, 458 Laurentius Ventura 356, 471 Nilo 521 Leisegang, Hans 20977, 41027 Norton, Samuel F. 122, F. 214, F. 221 Norton(us), Thomas 38172 Lessius 417 Olimpiodoro 338<sup>14</sup>, 423<sup>55</sup>, 426, 456<sup>34</sup> Oppenheim, Gustav 456<sup>36</sup> Libavius 400, F. 142 Lingdam Gomehn 123 Lippmann, E.O. von 99<sup>30</sup>, 386<sup>87</sup>, 405<sup>17</sup>, 477<sup>153</sup>, 484<sup>172</sup> Origenes 297136, 316150 Orthelius 46290, 511, 512, 513 Lombardo veja Pedro Lombardo Ortolano veja Benvenuti Lüders, Heinrich 534<sup>52</sup> Ostanes 356, 405, 447, 451, 483, 536 Luís II 480<sup>156</sup> Palingenius, Marcellus 343<sup>3</sup> Paracelso 40<sup>15</sup>, 41, 61, 85, 116, 150, 209<sup>84</sup>, 210, 244, 340, 394<sup>102</sup>, 403<sup>3</sup>, 413<sup>33</sup>, 422<sup>50</sup>, 426, 430, 431, 431<sup>11</sup>, Lulo, Raimundo 220, 351, 365, 405 16, Lydus, Johannes 456<sup>35</sup> Maier, Michael F. 31, 109<sup>41</sup>, 165<sup>40</sup>, F. 60, F. 78, F. 81, F. 97, 343<sup>3</sup>, 387, F. 468, 476, 478, 490, 508, 513, 514, 530, 533<sup>51</sup>, F. 261 60, F. 78, F. 81, F. 97, 343<sup>3</sup>, 387, F. 138, 401, 401<sup>1</sup>, F. 144, 405<sup>18</sup>, 421<sup>47</sup>, 433<sup>31</sup>, 435<sup>38</sup>, 436<sup>42</sup>, 438, F. 175, 445, 450<sup>11</sup>, 457, 469, 470, F. 210, F. 216, 400, F. 207, 500 Parmênides 363<sup>40</sup> Patritius (Patrizi, Francesco) 478<sup>155</sup> Paulo (Apóstolo) 177 216, 490, F. 225, 508, 515 Pedro Lombardo F. 104 Maiuri, Amedeo 177<sup>53</sup> Penotus, Bernardus Georgius, 490, 518 Manget(us) J.J. 95<sup>28</sup> Peregrinus F. 197 Maomé 390<sup>98</sup> Petrarca F. 252 Marcião (Markos) 126, 436<sup>41</sup> Petronius 219 Maria Prophetissa 26, 31, 209, 338, 422<sup>50</sup>, 484<sup>169,172</sup> Philalethes, Eirenaeus 187, 265<sup>131</sup>, 338<sup>20</sup>, 349<sup>7</sup>, 390, 459<sup>83</sup>, 470 Marius Victorinus 457<sup>78</sup> Philo 456<sup>34</sup> Marolles, Michel de F. 162 Philolaos 433 Maspero, Sir Gaston 84 Philostratus 526<sup>30</sup> Maximiliano, imperador 508<sup>200</sup> Photios 456<sup>55</sup> Mazzuchelli, G.M. 46287 Picinellus (Picinelli), Philippus 214<sup>94</sup>. McCrindle, John W. 526<sup>30</sup> Mehung (Mehun), loannes a 381<sup>77</sup> Pico della Mirandola, Gianfrancesco 505<sup>195</sup> Melchior, bispo de Bressanone 480<sup>156</sup> Melchior Cibinensis 450<sup>10</sup>, 480 a 489, Pitágoras 115<sup>46</sup>, 439<sup>47</sup>, 450, 462, F. 211 Pitra, J.B. 522<sup>22</sup> 490 Meliton de Sardes 314<sup>147</sup> Platão 109<sup>41</sup>, 456 Meyrink, Gustav 53, 103, 341<sup>22</sup> Platão (Pseudo-) 462 Plínio 405, 456<sup>30</sup>, 526<sup>30</sup> Michelspacher, Stephan F. 93 Muhammed ibn Umail 475<sup>147</sup> Plotino 458 Mylius Ioannes Danielis F. 21, 99<sup>30</sup>, F. 34, 140<sup>19</sup>, F. 114, 338<sup>20</sup>, F. 125, 427, F. 163, F. 188, F. 200, 469<sup>113</sup>, F. 218, Pommet, P. F. 254 Porfírio 338<sup>15</sup>, 458 Porta, Giambattista della F. 76 F. 223, 518 Portu, Bernardus à veja Penotus Nabucodonosor 449 Preisendanz, Karl 17246, 53038 Nierenstein, M. and Chapman, P.F. Preuschen, Erwin 297136, 475141 Prisciliano 521 Nietzsche, Friedrich 104, 118, 181, 184, Przywara, Erich 32 201, 247, 406, 407, 559, 560 Nicômaco 410<sup>28</sup>, 436<sup>41</sup> Puech, Henri Charles 458<sup>82</sup>

Quercetanus, Josephus veja Josephus Simão Mago 45314 Quercetanus Spitteler, Carl 103, 160, 514 Rabanus Maurus 466 104 Steeb(us), Joannes Christophorus 5175 Raimundo Lulo veja Lulo Stefano da Sant'Agnese F. 103 Reitzenstein, Richard 66<sup>9</sup>, 125<sup>4</sup>, 185<sup>60</sup>, 332, 338<sup>15</sup>, 386<sup>87</sup>, 404<sup>12</sup>, 410<sup>28</sup>, 456<sup>23-69</sup>, 457<sup>78</sup> Steinschneider, Moritz 116<sup>47</sup>, 336<sup>11</sup> Stephanus de Alexandria 209<sup>74</sup> Sticker, Georg 392101 Rembrandt F. 55 Stobaeus, J. 43535 Reusner, Hieronymus F. 231, 498<sup>187</sup>, F. Stolcius de Stolcenberg, Daniel F. 48, F. Rhenanus, Johannes 20371, 465 Sudhoff, Karl 4309,10, 4496, 468108 Richardus Anglicus 362, 365 516<sup>3</sup> Ripley, Sir George (Riplaeus) 338<sup>17</sup>, 400<sup>112</sup>, 446, 459<sup>85</sup>, 469<sup>112</sup>, 490 a Synesius 423<sup>55</sup> Szebeni veja Melchior Cibinensis 493, 496 a 501, 519, 547 Tales de Mileto 527 Roscher, W.H. 473131 Taylor, F. Sherwood 404 10 Rosencreutz, Christian 484171, 518, Teodoreto 470<sup>123</sup> Tertuliano 14<sup>5</sup>, 18, 19, 24, 192, 520, Rosinus veja Zózimo 521, 524 Ruelle, Charles 45621,26,36,59,60 Thenaud, Jean F. 6, F. 74 Ruland(us), Martin 340, 390, 393, 394, 404, 425, 484<sup>172</sup>, 498<sup>188</sup>, 512<sup>207</sup> Thölde, Johann 508 Thurneysser zum Thurn, L. F. 91 Rupertus 524 Tomás de Aquino 341<sup>22</sup>, 417, 465 Rupescissa, Johannes de 477<sup>153</sup> Ruska, Julius 66<sup>13</sup>, 99<sup>30</sup>, 112, 336<sup>10,11</sup>, 356<sup>22,23</sup>, 358<sup>30</sup>, 359<sup>31</sup>, 382<sup>81</sup>, 392<sup>101</sup>, 423<sup>55</sup>, 429<sup>8</sup>, 435<sup>35,37</sup>, 449, 456<sup>21,72</sup>, 475<sup>137</sup>, 484<sup>168,172</sup> Tomás (Pseudo-) 383 Torquemada, cardeal 550 Tscharner, E.H. von 548<sup>74</sup> Ulmannus 505<sup>195</sup> Salomão, rei 443, 466 105, 467 Valentinus Basilius F. 146, 436<sup>41</sup>, 440<sup>50</sup>, Salzer, Anselm 13911, 52630 444, F. 185, 508 Valli, Luigi 235<sup>117</sup> Sbordone, F. 525<sup>29</sup> Ventura *veja* Laurentius Ventura Scaliger, Paulus F. 261 Virgílio frontispício Parte II, F. 69, 353 Schedel, Hartmann F. 71 Vollers, K. 155<sup>27</sup> Scheftelowitz, Isidor 55386 Vreeswyk, Goosen van F. 51 Schiller, Friedrich 201 Schmidt, Carl 20977, 45881 Wagner, Richard 293 Waite, Arthur Edward 42250, 453, 490 Schmieder, Karl C. 505<sup>195</sup>, 508<sup>200</sup> Waldkirch, Conrad 464, 493 Schön, Erhard F. 100 Wei Po-Yang 453<sup>15</sup> Schopenhauer, Arthur 149 Wessely, Carl 45630 Schrader, Eberhard 53241 Schultz, Wolfgang 410<sup>28</sup>, 436<sup>41</sup> Wilhelm, Richard 126 - e C.G. Jung 34<sup>12</sup>, 45, 122<sup>1</sup>, 170<sup>44</sup>, 229<sup>116</sup>, 323<sup>154</sup>, 511 Scott, Walter 40924, 44666, 4509 Sendivogius, Michael 350<sup>9</sup>, 356<sup>19,25</sup>, 423<sup>51</sup>, 443<sup>58</sup>, 511<sup>206</sup> Wilken, Ulrich 456<sup>36</sup> Wirth, Albrecht 9225 Senior (Zadith) 20773, 3366, 3497, F. Wolff, Toni 483 128, 350, 356, 475 140, 475, 476, 486, 511 205 Wolfram von Eschenbach 246<sup>127</sup>, 552 Woodroffe, Sir John 184<sup>58</sup> Shaw, Bernard 177, 293 Zacarias, papa 451 12 Silberer, Herbert 89, 332 Zacharius, Dionysius 365

Zadith *veja* Senior Zeller, Eduard 409<sup>25</sup>, 410<sup>27,28</sup>, 413<sup>31,32</sup>, 433<sup>27,28,29</sup>, 436<sup>41</sup>, 439<sup>47</sup>, 450<sup>8</sup> Zeno 370<sup>56</sup> Zimmer, Heinrich 123<sup>1</sup> Zöckler, Otto 24<sup>8</sup>
Zózimo 80, 336<sup>7</sup>, 405, 408, 410, 422<sup>50</sup>, 456, 456<sup>38,55</sup>, 457, 458, 461, 472, 517<sup>5</sup>, 530<sup>36</sup>
Zunz, Leopold 541<sup>66</sup>

### Índice de textos

Os números a) em redondo referem-se aos parágrafos b) em expoente, às notas de rodapé c) precedidos de "F", às figuras

```
Acta Archelai 456<sup>56</sup>, 469<sup>110</sup>, 470<sup>120</sup>
Addam et processum etc. 480156
 Aenigmata etc. veja Visio Arislei
 Allegoria de arcano lapidis (Merlinus)
439<sup>49</sup>, 475<sup>143</sup>
Allegoria sapientum 99<sup>30</sup>, 157<sup>31</sup>, 210<sup>86</sup>
Allegoria super librum Turbae 338<sup>14</sup>, 433<sup>30</sup>, 438<sup>46</sup>, 449<sup>6</sup>
 Apócrifos veja Bíblia
Aquarium sapientum 38179, 398111, 431
Arca arcani (Grasseus) 443<sup>59</sup>, 518<sup>6</sup>
Arcanum hermeticae philosophiae veja
        Espagnet (Ind. P.)
Ars chemica 209<sup>82</sup>, 338<sup>17</sup>, 423<sup>52</sup>, 454<sup>19</sup>, 488<sup>174</sup>, 531<sup>40</sup>
Arte chimica, De veja De arte chimica
Artis auriferae 95<sup>28</sup>, 193<sup>70</sup>, 207<sup>73</sup>, 336<sup>58</sup>, 337<sup>12</sup>, 338<sup>14,17,19</sup>, 343<sup>4</sup>, 356<sup>16</sup>, 360<sup>36</sup>, 403<sup>2</sup>, 433<sup>30</sup>, 435<sup>34</sup>, 437<sup>44</sup>, 439<sup>49</sup>, 459<sup>84</sup>, 462<sup>95</sup>, 464, 467<sup>107</sup>, 475<sup>139</sup>, 149, 150, 505<sup>195</sup>
        511<sup>205</sup>, 552<sup>84</sup>
Asno de ouro, O 66<sup>12</sup>
Atharva-Veda 532
Aureum vellus 480<sup>156</sup>, 530<sup>35</sup>
Aurora consurgens 9930, 3366, 33817,19
       382, 389, 403<sup>2</sup>, 423<sup>55</sup>, 431, 438, 443<sup>59</sup>, 450<sup>11</sup>, 464 a 479, 477<sup>152</sup>, 484<sup>171</sup>, 491<sup>177</sup>, 511<sup>205</sup>, 518<sup>6</sup>
Ave praeclara 481, 482
Bhagavadgîta 155
Bible moralisée F. 213
                                                                                                 - Lucas 434<sup>33</sup>, 466<sup>105</sup>, 488<sup>174</sup>
Bíblia (Sagrada Escritura) 464, 522
```

– Antigo Testamento 328<sup>159</sup> Cântico dos Cânticos 92<sup>26</sup>, 434<sup>33</sup>, 464. 466<sup>106</sup> Daniel 449 Deuteronômio 518<sup>6</sup>, 520
 Eclesiástico 465<sup>102</sup> – Éxodo 522<sup>21</sup> - Ezequiel 214, F. 109, 471 - Gênese 481<sup>160</sup>, 542, 543, 543<sup>69</sup> - Habacuc 466<sup>104</sup> Isaías frontispício Parte I, 454<sup>18</sup> -Jó 313, 522<sup>21</sup> – Jonas 434<sup>33</sup> Lamentações de Jeremias 434<sup>33</sup> — Malaquias 497 Miquéias 431 – Provérbios 465, 465<sup>101</sup> Sabedoria (de Salomão) 464, 465, 473 - Salmos 397<sup>110</sup>, 434<sup>33</sup>, 464, 465<sup>102</sup>, 469<sup>116</sup>, 474<sup>133</sup>, 475<sup>144</sup>, 480, 518<sup>6</sup>, 520, 520<sup>14,15</sup>, 522<sup>21</sup> Zacarias 472 Novo Testamento – Apocatipse 139, 434<sup>33</sup>, 468 - Coríntios 475<sup>145</sup> - Efésios 38282, 41636 ~ Filipenses 16536 - Galatas 456<sup>45</sup>, 474<sup>134</sup> – Hebreus 474 <sup>135,136</sup> - João 155, F. 158, 431, 462, 492<sup>180</sup>, 497<sup>185</sup>, 517, 550<sup>79</sup>

- Mateus 466<sup>105</sup>, 475<sup>149</sup>
- Apócrifos (e Pseudo-epígrafos):
- Esdras 571, 551
- Henoc (tb. Henoc Eslavo) 72<sup>15</sup>, 74<sup>16</sup>, 298, 328<sup>159</sup>, 456<sup>40</sup>, 457, 457<sup>76</sup>, 458<sup>81</sup>
- -Pedro 613

Biblia pauperum F. 170, F. 177

Bibliotheca chemica curiosa veja Autores e Textos individuais (Bibl. A)

Brhadâranyaka-Upanishad 209

Buch der Chroniken, Das (Schedel) F. 71

Bundahis 535, 537<sup>57</sup>, 547

Cântico dos Cânticos veja Bíblia

Carmen (Villanova) 20983

Chludoff (Saltério) veja Saltério de Chludoff

#### Códices e Manuscritos:

- Akhmim 61<sup>3</sup>
- Aschaffenburg, Evangeliário F. 109
- Berlin, Berolinensis 4493
- Bingen, Scivias (Hildegard) F. 126
- Chantilly, Les très Riches Heures F. 156
- Dresden F. 190
- Firenze, Miscellanea d'alchimia F. 131, F. 135
- Leiden, Vossianus 29: De Alchimia F.
   F. 17, F. 20, F. 38, F. 90, F. 99, F.
   129, F. 152, F. 201, F. 241
- London, Emblematical Figures F. 15;
  Ripley Scrowle F. 30, F. 92, F. 196, F. 228, F. 251, 537<sup>57</sup>, F. 257; Cabala mineralis F. 121; Theodore (Saltério londrino) F. 206; Splendor Solis (Trismosin) F. 32, F. 95, F. 134, F. 166, F. 219; Historia animalium (Harley 4751) F. 242
- Lucca, Liber divinorum operum (Hildegard) F. 195
- Manuscritos de propriedade do Autor: La Sagesse des anciens F. 149; Figurarum aegyptiorum secretarum F. 23, 336<sup>6</sup>, 391<sup>100</sup>, F. 148, F. 157, F. 164
- Milano, Ambrosiana Codex I F. 27
- Modena, Codex De Sphaera F. 56
- München, Buch der hl. Dreifaltigkeit (Germanicus 598) F. 224, 500<sup>193</sup>, 505<sup>195</sup>; Perikopenbuch F. 191
- Oxford, Bodleian (Brucianus) 138;
   Bible moralisée F. 213

- Paris, Bibl. de l'Arsenal: De summa medicinae sapientiae F. 178; Trésor des trésors F. 193, F. 226; Traité de la cabale F. 6, F. 74; Trésor de sapience F. 248; Traité d'alchimie F. 116; Bibl. Nationale: Speculum humanae salvationis (Lat. 511) F. 67; (Lat. 512) F. 172; Turba philosophorum F. 208; Grandes heures du Duc de Berry F. 159; Aurora consurgens 465; Roman de Lancelot du Lac F. 88; Les Triomphes de Pétrarque F. 252; Livre des figures hiéroglyphiques F. 217; Alchimie de Flamel ("Pratique") 291 100; Recueil de figures astrologiques F. 85
- Reims, Recueil des fausses décrétales F.
   211
- Roma, Bibl. Angelica F. 57
- Tübingen, Ms. F. 24
- Vaticano (Pal. Lat. 412) F. 73, F. 98;
  Speculum humanae salvationis (Pal. Lat. 413) F. 105, F. 107;
  Speculum virginum (Pal. Lat. 565) F. 197;
  (Reg. Lat. 1458) F. 106;
  (Urb. Lat. 365) F. 69, F. 83;
  (Urb. Lat. 899) F. 35, F. 220;
  Lombardus, Desacramentis (Vat. Lat. 681) F. 104;
  Speculum veritatis (Vat. Lat. 7286) F. 80, F. 150
- Venezia, Marcianus 404, F. 147
- Wien, Nat. Bibl., Dioscorides, De materia medica F. 186
- Zürich, Zentralbibl., Aurora consurgens (Rhenoviensis 172) 464
- Zwifalten, Mosteiro, Breviário F. 62
   Codicillus (Lulo) 405<sup>18</sup>, 453, 483<sup>163</sup>

Commentariolus, Commentarius (Hortulanus) 220<sup>109</sup>, 433<sup>24,26</sup>

Compendium (Lulo) 35110

Congeries (Dorn) 33816

Consilium coniuggii 99<sup>30</sup>, 209, 210, 336<sup>89</sup>, 338<sup>17</sup>, 423<sup>52</sup>, 426, 471<sup>127</sup>, 531

Corão 155, 157, 177

Corpus Hermeticum 403 (veja tb. Scott – Ind. P.)

Correctorium alchymiae 36544

Correctorium fatuorum (Richardus Anglicus) 362

De alchemia veja Autores e Textos individuais (Bibl. B)

De alchemiae difficultatibus (Hoghelande) 350<sup>8</sup> De arte chimica 46295, 505 De chemia veja Senjor (Índ. P.) De flavo et rubeo viro (Melchior de Bressanone) 480<sup>156</sup> De lapide philosophico figurae et emblemata veja Lambsprinck (Índ. P.) Demonstratio naturae (Mehung) 38177 De ratione conficiendi lapidis (Ventura) 356<sup>20</sup>, 471<sup>72</sup> Despagirico artificio (Dorn) 36646, 4274 De sulphure (Sendivogius) 396, 433, 443 De summa et universalis medicinae sapientiae etc. F. 178 Dialogus inter naturam et filium philoso-phiae (Aegidius de Vadis) 166<sup>41</sup>, 427<sup>4</sup>, 433<sup>25</sup>, 459<sup>83</sup> Dialogus Mercurii (Sendivogius) 84<sup>20</sup> Divina Comédia 613 veja tb. Dante Alighieri (Índ. P.) Ein schöner newer etc. veja Schöner newer etc. Elucidarius (Christophorus Parisiensis) 442<sup>57</sup> Emblematical Figures of the Philosopher's Stone F. 15 Epilogus Orthelii (Sendivogius) 46290, 511<sup>206</sup>

Epistola ad Hermannum 101<sup>34</sup>, 338<sup>14</sup>
Fausto (Goethe) 42, 43, 61<sup>3</sup>, 84, 85, 211<sup>91</sup>, 243, 554, 558

Fons chemicae philosophiae 338<sup>19</sup> Geheime Figuren der Rosenkreuzer 89<sup>22</sup>, 332<sup>1</sup>

Geheimnis der Goldenen Blüte, Das 45, 125, 126, 511

Gênese veja Bíblia

Gloria mundi 446<sup>68</sup>, 459<sup>85</sup>, 497<sup>185</sup>

Güldener Tractat vom philosophischen Stein 89

Harmoniae imperscrutabilis etc. (Rhenanus) 46599

Hermaphroditisches Sonn- und Mond-Kind F. 3, F. 123, F. 198, F. 229, F. 256

Hermes Bird F. 267

Hermetica veja Corpus Hermeticum Hortus deliciarum (Herrad von Landsberg) F. 28, F. 53

veja Béroalde de Verville (Ind. P.) Instructio de arbore solari 357<sup>27</sup> Introitus apertus (Philalethes) 265<sup>131</sup>, 349<sup>7</sup>, 390<sup>96</sup>, 403<sup>3</sup>, 470 In Turbam philosophorum exercitationes 336<sup>8</sup>, 337<sup>12</sup>, 338<sup>17</sup> Jesirah, Livro de 313 Kerasher, Papiro de, veja Papiro Ker-Khândogya-Upanishad 533<sup>48</sup> Ladainha de Loreto 246127, 257 Liber de alchemia (Bernardus Trevisanus) 363<sup>40</sup> Liber de arte chymica 46295, 505 Liber duodecim portarum (Ripley) 490 Liber patris sapientiae F. 1 Liber perfecti magisterii (Geber) 384 Liber Platonis quartorum 116<sup>47</sup> 366, 372, 376, 427, 431, 517<sup>5</sup> Liber trium verborum Kalid (Kallid) 477 Li-Ki 548 Lilium de spinis evulşum (Guilhelmus Tecenensis) 471 Lilium inter spinas (Grasseus) 471 127 Mahabharata 534 Metallorum metamorphosis (Phila-lethes) 338<sup>19</sup> Midrasch Tehillim 545<sup>72</sup> Miscellanea d'alchimia F. 131, F. 135 Missa (Texto, ou Missal) 417 Monas hieroglyphica (Dee) 427<sup>4</sup> Mundus symbolicus (Picinellus) 214<sup>94</sup>, 522 Musaeum hermeticum veja Autores e Textos individuais (Bibl. A) Mutus liber F. 2, F. 22, F. 113, F. 124, F. 132, F. 133, F. 143, F. 161, F. 215, F. 237, F. 269 Novum lumen chemicum (Sendivogius) 350, 356<sup>25</sup> Opusculum philosophiae naturalis (Zacharius) 36543 Ordinale, Ordinall of Alchemy (Norton) 381<sup>78</sup>, 404<sup>7</sup> Orthelii Epilogus veja Epilogus Orthelii Pandora veja Reusner (Índ. P.) Papiro Kerascher 314<sup>146</sup> Papyri Graecae Magicae (Preisendanz) 172

Hypnerotomachia Poliphili (Colonna)

Papyros Hunefer 314146 Shri-Yantra veja Yantra Parabola (Sendivogius) 35619, 42361 Songe de Poliphile, Le F. 4, F. 5, 61<sup>4</sup>, F. 33, 338<sup>20</sup>, 349<sup>7</sup>, 439<sup>48</sup>, 530<sup>37</sup> Phaidros (Platão) 45631 Philebos (Platão) 45631 - veja th. Béroalde de Verville, Colonna, Fierz-David (Ind. P.) Philosophia ad Athenienses (Paracelso) Sophe, Tratado de 413<sup>34</sup> Philosophia chemica (Dorn) 366<sup>47</sup>, 469<sup>113</sup> Speculativa philosophia (Dorn) 35211 Speculum humanae salvationis F. 67, F. 105, F. 107, F. 172, F. 212 Philosophia meditativa (Dorn) 358 Speculum veritatis F. 80, F. 150 Phylosophia reformata veja Mylius (Índ. P.) Splendor solis (Trismosin) 530 Physica genesis (Dorn) 4309 Sulphure, De veja De sulphure Physica Trismegisti (Dorn) 338<sup>15</sup>, 356<sup>22</sup> Summa, De, et universalis etc. veia De Physiologus Graecus 522<sup>22</sup>, 525, 549 summa et universalis etc. Pirke Rabbi Eliezer 541 Summa perfectionis (Geber) 35830. <sup>5</sup>, 422<sup>49</sup> 384<sup>85</sup> Pistis Sophia 209<sup>77</sup>, 460<sup>86</sup> Summarium philosophorum (Flamel) Platonis liber etc. veja Liber Platonis etc. veja Tractatus brevis Practica Mariae 209<sup>76</sup>, 338<sup>20</sup>, 422<sup>50</sup> Super arborem Aristotelis (Alberto Magno) 45779, 484171 Pretiosa margarita novella (Bonus) F. 79, 210, 423<sup>58</sup>, 462<sup>67</sup> Super Tabulam smaragdinam commen-Ramayana 534 tarius (Hortulanus) veja Commen-Recueil de figures astrologiques F. 85 tariolus Recueil des fausses décrétales F. 211 Tableau des riches inventions veja Songe Recueil stéganographique veja Béroalde de Poliphile de Verville (Índ. P.) Tabula chymica (Senior) 475<sup>140</sup> Rigveda 533 Tabula smaragdina 214<sup>92</sup>, 243, 382<sup>81</sup>, 456<sup>21</sup>, 459<sup>84</sup>, 523<sup>23</sup> Ripley Scrowle F. 30, F. 92, 433<sup>20</sup>, F. 196, 497<sup>184</sup>, 498, F. 251, 537<sup>57</sup>, F. 527, 529 Talmud 540, 544, 544<sup>68</sup>, 545<sup>71</sup> Rosario dela gloriosa vergine Maria F. 87 Rosarium philosophorum F. 25, 95<sup>28</sup>, 99<sup>31,33</sup>, F. 54, 157<sup>29,31</sup>, 163<sup>39</sup>, 167, 207, 218<sup>104</sup>, 220, 220<sup>107,112</sup>, 243<sup>122</sup>, 246<sup>127</sup>, 336<sup>5</sup>, 343<sup>2,4</sup>, 359 a 362, 385, 393, 403<sup>3</sup>, 404<sup>12,13</sup>, 423<sup>3-56</sup>, 59,64<sup>3</sup>, 429, F. 167, 437<sup>44</sup>, 438<sup>46</sup>, 439, 459<sup>4</sup>, 459<sup>4</sup>, 467, 470, 471<sup>127</sup>, 475<sup>139,150</sup>, 501, F. 234, F. 235, 517<sup>5</sup>, 522<sup>84</sup>, F. 268 Targum Pseudo-Jonathan 542 Testamentum (Cremer) 4045 Theatrum chemicum veja Autores e Textos individuais (Bibl. A) Theatrum chemicum Britannicum F. 1, F. 118, 537<sup>57</sup>, F. 267 veja tb. Ordinale Timeu (Platão) 109<sup>41</sup>, 456<sup>35</sup> 522<sup>64</sup>, F. 268 Toyson d'or, La (Trismosin) F. 112 Rosarius minor 235<sup>118</sup> - veja tb. Aureum vellus Rosinus ad Sarratantam 459<sup>84</sup> Tractatus Aristotelis veja Aristóteles Sacred Books of the East 53242, 53343,50 (Pseudo-) (Ind. P.) Tractatus aureus 141, 155<sup>28</sup>, 163<sup>33</sup>, 188<sup>65</sup>, 192<sup>66,68</sup>, 220, 220<sup>107</sup>, 338<sup>13</sup>, 385<sup>86</sup>, 427<sup>3</sup>, 454, 488<sup>174</sup> Sagesse des anciens, La F. 149 Salmos veja Bíblia Saltério de Chludoff F. 176, F. 247 – (...cum Scholiis Gnosii) 167<sup>43</sup>, 338<sup>13</sup> Tractatus brevis (Flame<u>l)</u> 459<sup>85</sup> Schöner newer Historischer Discurs, Ein etc. 518<sup>11</sup> Tractatus Micreris 471<sup>127</sup> Shatapatha-Brâhmana 533 Tractatus qui dicitur Thomae Aquinatis Sheng-Tsi-Tu F. 259, F. 260 F. 9, F. 17, F. 20, F. 38, F. 90, F. 99, Shri-Chakra-Sambha-Tantra 123 F. 129, F. 140, F. 152, F. 201, F. 241 Très riches Heures du Duc de Berry, Les F. 156
Trésor de sapience, Le F. 248
Trésor des trésors, Le F. 193, F. 226
Triga chemica (Barnaud) 518<sup>7</sup>
Triomphes de Pétrarque, Les F. 252
Tripus aureus (Maier) F. 144, 404
Tsi-yūan 548<sup>74</sup>
Turba philosophorum 66<sup>13</sup>, 99<sup>30</sup>, 112, 159<sup>32</sup>, 193<sup>70</sup>, 336<sup>8</sup>, 356<sup>22</sup>, 359<sup>31</sup>, 425<sup>11</sup>, 428, 429, 435<sup>37</sup>, 441<sup>54</sup>, 449<sup>2</sup>, 462, F. 208, 471<sup>127</sup>, 475, 475<sup>146</sup>, 484<sup>172</sup>

Turfanfragment M 299a 458<sup>81</sup>
Upanixades 452, 533

- veja tb. Brhadåranyaka-Upanishad;
Khåndogya-Upanishad
Vedic Hymns 533<sup>47,50</sup>

- veja tb. Atharva-Veda; Rigveda
Visio Arislei 193<sup>70</sup>, 356, 392, 435, 436, 437, 441, 449<sup>3</sup>, 450, 451, 496
Von der Materi und Prattick des Steins 518
Wasserstein der Weysen 509
Yantra (Shri-Yantra) F. 39

## Índice analítico

#### Os números com asterisco referem-se às figuras

"abaissement du niveau mental" 116, 437 ablutio (v. tb. banho) 334

Abraão 313, 431

abutre (v. animais)

Adam (ou Adão) 150, 458s, 475, 529

como anthropos (primeiro homem)
 456s, 476s

criação do 185s, 71\*

como prima materia 131\*, 426
 Adech 150, 209<sup>84</sup>, 533<sup>51</sup>

aenigma regis 142, 54\*

afetividade 182

afeto, afetos (afetar) 277

Agathodaemon (v. serpente)

água (v. tb. aqua) 90s, 286s, 338s, 354, 366, 400, 425, 455, 551

e fogo 157s, 72\*, 336s, 337s, 377, 160\*, 551

- com efeitos de cura 407, 475<sup>141</sup>

- "hydor theion" (aqua permanens) 455, 528

- como lapis 94, 159<sup>32</sup>, 336s

metálica 475

prima materia como (v. materia prima)

- mítica 209

 água da vida, água viva, elixir da vida 92s, 155, 159, 438

filosófica 336

água batismal 522<sup>21</sup>

água do mar 336

águia (v. animais)

albedo 334s

alegorias patrísticas 20

alexipharmacon (v. medicina)

alimento milagroso 449, 450<sup>11</sup>

alma (v. tb. anima, psique) 2s, 7, 9s, 19\*, 109, 126s, 165, 243, 332, 372, 396s, 516s, 556

– alma do mundo (v. anima mundi)

arcaica 12

 libertação da 139\*, 456, 457, 462, 469<sup>110</sup>

como corpo sutil 394

- como o simples 372<sup>61</sup>, 376, 427, 517<sup>5</sup>

como fogo 370<sup>58</sup>

- cativa na matéria 420

- e Deus (v. Deus)

- e corpo 327, 366<sup>51</sup>, 394s, 410, 417, 159\*, 512, 562s

- forma esférica da 109

opus e 40s, 219, 342, 362, 374s, 399, 448s

 projeção da... na matéria 345, 375, 380, 406s

- como quadrado 439<sup>47</sup>

- função religiosa da 13

 atitude espiritual em relação ao opus 357s, 366, 381s

- capacidade criativa da 249

desvalorização da 11, 126

- realidade da 93, 120, 411s, 564

alquimia 27, 31, 40s, 43, 85, 401s, 422s, 448, 502, 554, 556s

- química e 532, 341s, 380, 395, 502, 513s, 516

~ chinesa 511

~ cristianismo e 26, 40s, 451s, 453, 457, 478, 509, 512s, 554, 557

~ cristă 457

- duplo aspecto da 404

- clássica 332

- maniqueísmo e 469111

- significado psicológico da 26, 448
- psicologia e 172
- símbolismo da (v. simbolismo)
- concepções da meta 335
- alquimista 40, 41s, 358, 362, 133\*, 376, 137\*, 394, 143\*, 402
- solidão do 422s
- como redentor 436<sup>40</sup>, 441s, 562
- mania de fazer segredo do (v. mania)
- e a Igreja 41s
- psicología do 354
- alucinação 57, 350
- alvejamento (v. albedo)
- América 87, 178, 201

amigo (v. companheiro)

Amitaba 125

Ammon, rei 456<sup>30</sup>

Amon - Ra 66\*

amplificação 34, 403s

análise 3s, 32, 36s, 48

anão, tema do 197, 204, 273

ancestrais 105, 170s, 174

androginia do anthropos (v. anthropos)

- do Cristo (v. Cristo)
- da materia prima (v. m. prima)
- do unicórnio (v. unicórnio)
- anel (v. tb. círculo) 258s, 302s, 307 de Deus (v. Deus)
- anima 65s, 92, 92<sup>27</sup>, 112s, 116, 121, 130, 132, 192<sup>56</sup>, 242<sup>121</sup>, 246, 273, 321s, 517s.
- como arquétipo 92s, 108, 121
- como função inferior 150, 192, 201, 220, 242<sup>120</sup>, 295
- -- como psicopompo 74, 19\*, 242<sup>121</sup>
- como adoradora do sol 110, 112, 116
- como personificação do inconsciente
   65, 108, 112, 118, 129, 145, 192,
   240s

anima aurea 445

- candida 462
- corporalis 397, 398
- intellectualis 116
- anima Mercurii 157\*
- anima mundi 8\*, 116, 265, 91\*, 117\*
- libertação da (redenção da) 413, 557
- Mercurius como (v. Mercurius)
- "anima naturaliter christiana" 14<sup>5</sup>, 24 anima rationalis 368s, 376

- animal, animais (dragão, unicórnio, uróboro, fênix, serpente: v. os mesmos) 119, 173, 183s, 242, 263, 272, 277
- abutre 220<sup>108</sup>, 305
- águia 20\*, 84, 173, 220<sup>108</sup>, 304, 305, 97\*, 98\*, 200\*, 229\*, 266\*, 518
- aranha 325
- asno 526<sup>30</sup>, 535s, 535, 539
- baleia (v. baleia-dragão)
- bode 202, 183
- cachorro, cão 183s
- cegonha 457
- cervo 246\*, 548<sup>74</sup>
- -fugitivo 84, 187, 240\*, 518
- cisne 400, 446<sup>65</sup>, 198\*
- cordeiro 139, 417
- de Deus 62\*
- corvo 84, 173, 305, 115\*, 400
- escaravelho unicórnio 530
- galo 123
- gralha 220<sup>108</sup>
- íbis 530
- lagartixa 537<sup>57</sup>
- leão 84, 173, 90\*, 276s, 355, 400s, 518, 246\*, 545s, 258\*
- --- domar o 522
- como alegoria de Cristo 547
- verde 400, 169\*, 491s, 498, 519
- como símbolo de Mercurius 418s, 547
- lobo 440<sup>50</sup>, 175\*
- macaco (tb. gibão) 119, 164s, 169s, 172, 173s, 67\*, 181, 191, 245s, 246
- pássaro, pássaros 22\*, 214, 304, 307, 400, 404s, 433
- pavão 319, 491s, 230\*, 498
- -peixe 171, 433<sup>15</sup>, 433<sup>30</sup>, 202\*, 500<sup>192</sup>, 255\*
- --- de Manu 533
- pelicano 167<sup>43</sup>, 89\*, 457<sup>79</sup>, 222\*, 256\*
- pomba 134\*, 166\*, 443, 178\*, 518<sup>6</sup>
- porco 123s
- raposa 183s
- rinoceronte 521, 522<sup>21</sup>
- salamandra 391, 138\*, 404<sup>8</sup>, 537<sup>57</sup>
- sapo 196\*
- tartaruga 75\*, 76\*, 518s
- touro 183, 520, 533

— unicórnio 528 artifex (alquimista, artista) 43, 72, 17\*, - urso 117s, 262s, 90\* anjo 198, 305, 390, 398 ano, estações do ano, ciclo anual 214, 282s, 314 antecipação, antecipar 65, 129, 166, 175, 220 anthropos 16\*, 138s, 64\*, 65\*, 209s, 253, 283, 335, 117\*, 426, 456, 196\*, 533 - como Adam (v. Adam) androginia do 209 - Cristo como (v. Cristo) - como homo maximus 173 - como homo philosophicus 476 - como lapis (v. lapis) - como nous 410s, - o número quatro do 172, 210, 82\*, 117\*, 457 antiguidade, antigo, clássico 40, 99, 112s, 118s Antimimon pneuma 41, 460 Antimimos (v. diabo) agua divina 41, 531 agua mercurialis 209, 21089, 336, 152\*, 213\*, 528, 531 aqua nostra 94, 157s, 159, 224, 235, 287, 531 aqua permanens 90, 9930, 355s, 338s. 221\*, 356, 433, 455, 528 anima como (v. anima) Mercurius como (v. Mercurius) ar 243, 368s, 397, 409<sup>25</sup>, 443<sup>58</sup> aranha (v. animais) Arca e unicórnio 540s arco-íris 69, 400s, Arisleu (v. Visio Arislei) arquétipo, arquétipos 12, 15, 19s, 30, 32, 38, 41s, 176, 329s, 400, 553, 558, 563 - da imagem de Deus (v. imagem de Deus) da serpente da cura 184 – da "origem humilde" 33 mandala como (v. mandala) - como "presença eterna" 329 - projeção do 40, 43 formadores de religiões 35

do Si-Mesmo (v. Si-Mesmo)

- do filho (v. filho)

361, 132\*, 382s, 136\*, 140\*, 141\*, 153, 215\*, 216\*, 237\*, 558, 269\* árvore 34, 62s, 217, 237, 198, 376, 135\*, 449, 536s, 538 como alexipharmacon 538 arbor philosophica 340, 122\*, 357, 131\*, 392, 188\*, 121\*, 498, 231\*, 499. de Cristo (v. Cristo) de coral 186\* da vida 222\*, 264\* asas do sol 491, 497<sup>184</sup> ascese 178 ascensão e descida 214 Asenan (Asenath) 456<sup>36</sup> asno (v. animais) astro (astrum) 394 astrologia 40, 314, 346 Átis 416, 529 atitude mental, espiritual 361s, 381s psíquica 247s, 357s, 384s, 389 tipo de 295 Atman 9, 16, 209 - como Si-Mesmo 137 atores 255 "atrás" como região do inconsciente 53 aurum (v. ouro) auto-erotismo 5 autofecundação 209s Autogenes (v. Monogenes) auto-incineração 41650, 469 auto-incubação 441 auto-realização (v. individuação) Avalokiteshvara 125 avião 146s, 153 azinhavre 207 "azoth" 207<sup>73</sup> azul 287, 316, 320s, 322 baleia-dragão 170\*, 172\*, 174\*, 440, 176\* Balgus 462 Ballinus 336<sup>11</sup> banho 27\*, 57\*, 118\*, 134\*, 152\*, 484s baptisma (v. batismo) batismo 334, 360<sup>33</sup>, 453, 455 basilisco 173 Behemoth e Leviată 547 bem e mal 23, 24, 36, 214, 258

 relatividade do 25 bissexualidade (v. androginia) Bithus, Bitos, Bitys, Pitys 456s30 bodas químicas, núpcias 43, 334, 547s - régias 496s bode (v. animais) Bodhisattva 169 bonde 151 Brahman 75\*, 533 – cidade de Brahman 139 Buda 20s, 24, 125, 13911, 169, 313 budismo 22, 123 busca 206 cabala 313s, 410<sup>26</sup>, 414<sup>35</sup> cabeca (v. tb. crânio) 183, 530 forma esférica da 116 cabelo 426 cabiros 203s, 77a\*, 302, 308 cachorro (v. animais) calcinação 334, 484<sup>172</sup>, 446<sup>67</sup> calendário (calendrier) 318, 320 mexicano 41\*, 44\* cálice, taça 550s, 551 de unicórnio 550s calor 441, 449 calx viva 446<sup>67</sup> caminhada, peregrinação, passeio, 78, 101, 97\*, 457, 469, 515 caos 4\*, 96, 306, 125\*, 366<sup>47</sup>, 400 - como massa confusa 185<sup>59</sup>, 370, 433s, - como prima materia 306, 366<sup>47</sup>, 426, 162\*, 442 caput corvi (v. nigredo) carbúnculo 52284 caricatura do crucifixo 539, 53960 carnaval 182 carvão 327 casa 166 de concentração 295s castelo 50\* catabasis (v. viagem marítima noturna) cauda de pavão, cauda pavonis 263, 111\*, 334, 400s, 404 cavanhaque 86s, 117s, 136s caveira (v. crânio) caverna 197, 259 cegonha (v. animais)

centelha, faísca (v. spinther)

centro, ponto central, meio 129, 155, 167, 175, 189, 212, 217, 224, 237, 244s, 258s, 286, 310s, 325 tornar-se consciente do 189 -divindade no 125, 139s, 169, 62\*, 214, 246 significado de cura (salvação) do 35. 125 construção de um 223, 244 concentração no 186s, 273 - lapis como (v. lapis) da mandala (v. mandala) da personalidade e o eu 44s, 126, 129. 135s, 175 rotação em torno do 267 - como Si-Mesmo 44, 137, 310, 327 símbolos do meio 35 teriomórfico 169s, 173s, 191 - dos temas oníricos 35 número quatro do 31\*, 327 como lugar da transformação 186 centro da personalidade (v. centro) cérebro 116, 376, 435, 496, 517 cervus fugitivus (v. animais: cervo) chapéu 52s, 139, 254, 329 chave 140\*, 400 Chidher 15527, 157 Ch'ien 169, 61\* chifre, chifres 520s, 524, 526<sup>30</sup>, 533<sup>44</sup>, 533, 263\*, 552 - como alexipharmacon 529, 549 Cristo como (v. Cristo) como símbolo da cruz 549 da lua 529, 550s como símbolo unificador 553<sup>87</sup> China 25, 139, 169, 191, 436<sup>41</sup>, 453 unicórnio na 548, 259\*, 260\* chumbo como materia prima 425, 443, 518<sup>6</sup> Cibele-Átis 26 cidade 31\*, 139s, 166<sup>41</sup> ciência 40, 346 – e fé 15 circulação 214, 281, 286, 292 (v. tb. movimento circular) da luz (v. luz) circulação para a direita e para a esquerda 166s, 287s

centelha da alma (v. spinther)

circulatio (v. circulação, circumambulatio)

círculo (v. tb. mandala e o redondo) 46<sup>2</sup>, 62s, 47\*, 155, 165, 167<sup>43</sup>, 189, 213, 232s, 283, 287<sup>133</sup>, 305, 316s, 320, 433

- círculo mágico 219

- quadratura do 123, 137, 165s, 59\*, 166, 60\*, 189, 218, 283, 300

círculo zodiacal (v. zodíaco)

centro do 132s

circumambulațio, circum-ambulação 139<sup>11</sup>, 167<sup>43</sup>, 186s, 231, 246, 287, 292, 314

cisão da personalidade 152, 156

cisne (v. animais)

citrinitas 271, 333, 334, 366

cogitatio (v. pensamento)

coletividade e indivíduo 557, 559

companheiro 154s, 162s

compensação 61, 64, 106, 154, 230

-- mandala como 32

psicológica 29

completitude 208

complexo autônomo 410s

composição, tema da 242120

concentração 186s, 273, 389

concepção da meta e seus símbolos 335 confissão 24s

conflito 37, 193, 251, 259, 496

do homem cristão 24s

- compensação do 27

entre a direita e a esquerda 228, 233
coniunctio (v. tb. união dos opostos) 113\*, 436s, 226\*, 227\*, 526, 558, 268\*

- de irmão e irmã (v. incesto)

- de semelhantes 435

- de rei e filho 210<sup>89</sup>

- homem-mulher 60\*, 334

lapis-filho 140

~ māe-filho (v. incesto)

nous e physis 410, 436, 440

 do acima-abaixo, do superior-inferior 74\*, 78\*

 alma(espírito)-corpo 417, 59\*, 450, 462, 500

sol e lua (v. sol e lua)
 consagração do fogo 449<sup>12</sup>

consciência, consciente 30, 38, 48s, 77, 166, 369, 516, 563

dissolução da 116

- autonomia da 174

- moderna, origem da 40s, 60s, 74

e inconsciente 3, 26, 38, 42, 48s, 58s, 68, 74s, 111, 118, 120s, 132, 166, 174s, 186, 195, 201, 219, 225, 247, 287s, 328, 410, 436s, 437s, 440, 452, 46289, 406, 559, 563

--- simetria de 226, 289

- separação, cisão de 74s, 174

- unificação de 81, 174, 184s

tomada de consciência 30, 38, 105<sup>37</sup>,
 556

conteúdo, conteúdos

- autônomos, projeção dos 410s, 411

inconscientes, integração dos 48s

caráter coletivo dos 431

- projeção dos 436s, 555s

contexto 38, 49, 403

coração 149\*, 431, 445, 462

corda tripla 477, 215\*

cordeiro (v. animais)

cores 286s, 333s, 353, 365

- quatro 212s, 262s, 300, 322

— e três 31s, 165<sup>40</sup>, 287, 319s, 333 coroa 53, 315

corpo, corpus 163s, 243

- corpus subtile 393s, 394104,511

- corpo diamantino 170, 511

- incorruptivel 43, 558

- e alma (v. alma)

- alma e espírito 474, 478

pai como 436

 transfiguração do 462, 475, 492, 224\*, 500

corvo (v. animais)

cosmos 338

aspecto cósmico do inconsciente (v. inconsciente)

crânio 116

- como vaso 75\*, 376, 135\*, 517<sup>5</sup>

- caveira 107

criação 30, 170, 126\*

criança, crianças 77s, 273, 302, 95\*

- algumica 246<sup>127</sup>, 302

divina 215, 87\*

cristal 211s, 315, 322, 400

cristianismo 22, 559

- e alquimia (v. alquimia)
- e paganismo 12s, 177s, 192
- e filosofia hermética 478

Cristo 8, 12, 112<sup>42</sup>, 42\*, 252s, 314s, 451s, 197\*, 478, 222\*, 493, 497

- "allegoriae Christi" 20s
- androginia de 22, 25, 547
- como anthropos 64\*, 412s, 457, 476
- ressurreição de 177\*, 500, 234\*
- árvore de 222\*, 491, 498
- como unicórnio 519s, 522, 523, 547
- como redentor 26, 253, 414s, 417, 182\*, 452, 469
- como fogo 157, 58\*, 297, 451s
- como filho do macrocosmo 506
- como filho dos filósofos 474, 234\*
- gnóstico 457s
- sepultamento do 170\*
- forma histórica do 41
- como pastor 18\*
- descida aos infernos de 61s, 651<sup>3</sup>, 441, 451
- como homo philosophicus 476
- como chifre (Bruno Herbipolensis)
   524<sup>26</sup>
- imitação de 7s, 37s, 41, 417; 452
- cruz de 498
- lapis (paralelo) 40, 173, 99\*, 101\*, 447s, 451, 453s, 461, 463, 474, 475<sup>41</sup>, 480s, 487, 504s, 515, 517, 556
- como Mercurius 519, 451s
- como nous 414
- sacrifício da morte de 451
- -- como fonte 475<sup>141</sup>
- na Rosa 139
- como símbolo do Si-Mesmo 20s, 314, 452
- -- como touro (Tertuliano) 521
- visão de 209
- substância de transformação como analogia de 516

cruz 41, 97s, 62\*, 189, 220, 287<sup>133</sup>, 416<sup>36</sup>, 192\*, 457, 498, 521, 549

dáctilos e Cabiros (v. Cabiros)

demônio simiesco 67\*

- daemon triunus como asno 539
- como intelecto (v. intelecto)
- como nous (v. nous)

Demeter - Perséfone 26

- descida (v. subida, ascensão) (ver tb. viagem marítima noturna) 214
- ascensão e 80
- "descensus ad inferos" 42
- "descensus spiritus sancti" 412s
- do inconsciente 436s
- ao inferno (v. viagem marítima noturna)

desorientação 74

despedaçamento 416<sup>36</sup>, 469, 530 destilação circular 165<sup>34</sup>, 167s, 167<sup>43</sup>

Deus 16, 26, 137, 214s, 104\*, 356, 386,

136\*, 390, 399s

- ambivalência de 547
- androginia de 547, 183\*
- como arquétipo 15
- libertação de Deus da physis 420
- Deus terrenus 446
- Deus terrestris 335, 471
- unidade de 30
- e unicórnio 519s, 521s
- ctônico 335
- Deus-homem (v. tb. anthropos) 411s, 455
- sacrificium do 415s
- e lapis 431
- encarnação de 26, 214, 253
- projeção de... na matéria 432
- no seio da Virgem 522s
- "res" como 372, 373
- e a alma 11s, 14
- simia Dei 173, 181
- transformação de 522
- imagem e semelhança de 11<sup>2</sup>

deuses 246<sup>127</sup>, 346

- anãos (v. cabiros)
- deuses planetários 40
- seis 23\*
- sete 21\*, 84, 198, 468s

devorado (v. tragado)

diabo 24, 36<sup>14</sup>, 57, 84, 119, 173s, 181

- como antimimos 456, 460
- "aquilo" como 481 157
- leão como 277
- como espírito do ar 36\*
- e Mercurius (v. Mercurius)
- como simia Dei 173, 181
- como o quarto 192

díade (v. dualidade)

diamante 221s, 25818, 327, 511 dilúvio 533, 540s, 562 Dioniso 118, 180s, 416 - mistério de 169, 171, 47s, 191 direita e esquerda 225s, 231 discípulos de Emaús 155 discos 133, 281 discriminação, discretio intellectualis dissolução da consciência (v. consciência) - da personalidade (v. personalidade) divindade 191, 413 ~ ambivalência da 547s - como hermafrodita 43641, 41028. 183\* ~ na flor de lótus 139, 246<sup>127</sup> ~ no centro 125, 169 - solar 66, 99, 79\* — Cristo como 497 divisão (v. separação) doentes mentais 58 dogma, dogmas 14, 17, 19, 25, 40s, 93, 253 paradoxos do 19, 253 símbolos do 253 riqueza de sentido do 17 domar os impulsos, motivo de 41636 Dorje 125, 43\*, 139<sup>12</sup>, 518, 548s doze 287 133, 469 dragão (v. tb. serpente, uróboro) 84, 38\*, 46\*, 47\*, 73\*, 173, 90\*, 400, 404s, 437, 187\*, 196\*, 199\*, 530, 547 alado 404s, 199\* o domar do 522 como prima materia 425, 530, 267\* serpente de Mercurius (v. Mercurius) substância transformadora 173 dualidade 25s, 310, 156\*, 413, 436<sup>41</sup> eclipse da lua 400 eclipse do sol 400 Edem 413 Éden 529 educação cristã 12, 24 - anímica 7 ego e não-ego (v. eu)

elementos 1\*, 31s, 165, 16743, 173, 64\*,

82\*, 220, 93\*, 310, 114\*, 333, 117\*, 433, 449, 456<sup>40</sup>, 457, 469, 491

- como prima materia 425s - projeção nos 410 separação dos 334, 366<sup>52</sup>, 475s, 530 elevador 201 Elias, ascensão de 469, 207\* "elixir vitae" 125, 224, 245 126, 335, 400. 498, 531, 537 homo philosophicus como 475 embaixo, tema do estar 71, 148, 157, 305 enantiodromia 111, 112, 118 energia 57, 169 Enos, 458, 543 enxofre 401, 425, 194\*, 470, 484, 511<sup>205</sup>, 539 escada, scala 65, 66, 78s scala lapidis 15\* escaravelho (v. animais) Esculápio 77\*, 246 escuridão, o escuro, trevas, obscuridade 189, 242, 401, 436 esfera, bola 107s, 116, 127, 147s, 198, 266, 315<sup>149</sup>, 400, 433s esferas planetárias 51\*, 410 espaço e tempo 135, 283, 312, 321, 327 espada 417, 436 espelho 147s, 55\* espiral como caminho em direção à meta 34s, 242, 246, 325 espírito (v. tb. nous, pneuma) 165s, 178, 327, 134\*, 381, 398, 444, 511, como arcano 376, 444, 512s - resgatar o 562 filius regius como (v. filho do rei) como hermafrodita 447 e matéria 394, 404, 405s, 436, 178\*. 449s, 456, 512, 557 Mercurius como (v. Mercurius) como uróboro 447s – criador 398 e sal 360 o Si-Mesmo como (v. Si-Mesmo) o Filho como 436 spiritus mundi 512 spiritus vitae 172, 109\*, 518 - na pedra 406 diabo como (v. diabo)

tradicional 83
pai como (v. pai)

Espírito Santo 26, 187, 319, 447, 191\*, 470, 473, 232\*, 267\* como unicórnio 519, 261\* como fogo (v. fogo) como ancião alado 446 como Mercurius 518s como Paredros 420s como Sophia 192 como vento 473 espíritos 115\*, 129\* esquerda 200, 211, 220, 224, 169, 178 movimento para a esquerda 164, 166s, 181, 217, 274, 286s, 300, 314 esquizofrenia (v. psicose) estado infantil 227, 233, 273 esterilidade 436, 491, 496s estigmatização 7, 452 estrelas, astro 274s, 286, 198, 394, 468s etapas da transformação (v. transformação) etiope 484s, 219\* eu, consciência do eu 3614, 104, 126, 129, 135, 163, 175, 242<sup>120</sup>, 287, 411, 562 como centro da consciência 44 -е пãо-ец (tb. não-едо) 137, 748, 155, 242<sup>120</sup>, 410, 563 e o Si-Mesmo 155, 452 eucaristia (v. missa) Eva 192<sup>66</sup>, 135\*, 426<sup>2</sup>, 456, 248\* evangelistas 139, 169, 62\*, 99\*, 314, 109\* excomunhão 93 Eximindus (Eximidius) 428<sup>7</sup> experiência interior, religiosa 13, 15s, 23, 37, 41, 219, 230 êxtase 209<sup>75</sup> fada 61 familiaris 84, 88, 77\*, a, b. Espírito Santo como 187 fantasias 38, 305, 394, 410 (v. tb. "phantasia") fascínio, fascinante 436, 439 Fausto 42s, 613, 84, 87, 108, 119, 36\*,

55\*, 203s, 211, 320s, 554, 558s

natureza feminina do inconsciente (v.

fechamento, tema do 187s, 218s

feminino (v. masculino - feminino)

fé 35, 37, 41

inconsciente)

Fênix 4\*, 306, 400, 457, 497<sup>184</sup>, 498, 515, 548s, 270\* fermentatio 36647, 268\* ferrugem 207 Filêmon e Báucis 561 filho (v. tb. filius) ~ arquétipo do 26s Filho de Deus (v. Deus) filho do rei (v. rei) incesto mãe-filho (v. mãe, e incesto) Filho de Deus e Adão 456, 457 - Antimimos 456, 460 na representação imagística cristã 26, 41, 319, 412 geração do 141s como divindade na mandala 139 Monogenes como 139 e arte sacerdotal 456 capacidade de transformação do 459s filho do rei 434s, 179\*, 446, 454 filius regius 436, 440 morte do 436s, 439<sup>49</sup> filius Dei (v. Filho de Deus) filius hermaphroditus (v. hermafrodita) filius macrocosmi 26, 335, 420 Cristo como (v. Cristo) lapis como 335, 506s filius philosophorum 29, 22\*, 215, 338, 153\*, 155\*, 474, 530 Cristo como (v. Cristo) como Salvador 26 como resultado do opus 478 filius regius (v. filho do rei) filosofia 365 gnóstica (v. tb. gnose) 41, 410 mística 332 – natural 46 — medieval 40 físico, e místico 332, 502 flor (v. tb. lótus) dividida em oito pétalas 229, 237, 85\* - azul 99, 101s, 213s, 217 - de ouro 99<sup>30</sup>, 101, 139, 30\*, 133\* verde 198 lugar de germinação 170 cósmica 229 de sete pétalas 37\* Flor de Ouro 139<sup>11</sup>, 170, 229<sup>16</sup>, 247<sup>129</sup> Flritis 336<sup>10</sup>

fogo, ignis 31, 293s, 336s, 338, 130\*\*, 366, 370, 377, 397, 400, 434, 446° 451, 456, 551 - como aqua permanens (v. tb. água e fogo) 336 Cristo como (v. Cristo) como espírito 446, 449, 451, 473 - como fogo do inferno, ignis gehennalis 433, 440, 451, 470 - como lapis (v. lapis) - Mercurius como (v. Mercurius) - como prima materia 425 - como o quarto 164<sup>40</sup>, 294, 297, 449 e água (v. água) fons (v. fonte) fonte, poço 26\*, 38\*, 154s, 56\*, 84\*, acetum fontis 94 fons mercurialis 25\*, 355 - fons signatus 92<sup>26</sup> fonte da vida 74, 153, 157s, 171, 264<sup>37</sup> - descoberta da 74 significado materno da 92<sup>24</sup> forma, formas 366, 427 formação do símbolo 564 forno 2\*, 113\*, 119\*, 404, 184\*, 449 Prictes 336<sup>10</sup> fuga à vida 5 fumaça 394<sup>104</sup> função, funções, 88, 137s, 49\*, 150, 192, 187s 300 -- inferiores 145, 150 como a quarta função 31s, 192s, 201s, 204, 220s, 240, 295 anima como (v. anima) Gabricus (Tabricius, Thabritius) e Beya 193<sup>70</sup>, 355, 435, 435<sup>37</sup>, 436s, 439s, 449s, 496 galo (v. animais) Gayomart 457 geleira 246 Gerião 550 gestação 496

gibão (v. macaco)

gnose 28, 41s, 139s, 413, 41435

goma, cola 209, 244, 336, 484

gnosticismo 410s, 453, 554

Graal 246<sup>127</sup>, 88\*, 263

globo 110s

Golem 53, 103

graça 7, 146, 32, 36, 415, 420, 433, 462, 475, 557 gralha (v. animais) grifo 246\* guerra, luta 194, 250 Hades 21\*, 182, 406, 410<sup>25</sup>, 426 - viagem ao (v. viagem marítima noturna) Hamca (v. cisne) Hamlet 108 Harforetus 4492 Harpócrates 52\*, 4492, 253\* heimarmene 40, 456<sup>22</sup>, 457 Helios (v. sol) Hércules 119, 416s, 171\*, 457, 469, 215\* hermafrodita, andrógino 29, 101, 54\*, 311, 116\*, 123\*, 404s, 410. 447. 460, 199\*, 470, 517, 550s Adam como 192<sup>66</sup> anthropos como 209 unicórnio como 526 filius hermaphroditus 23\* divindade como (v. divindade) coroado 141, 116\* lapis como (v. lapis) - Mercurius como (v. Mercurius) ~ nous como (v. nous) uróboro como 460, 496 - rebis 343 Hermes 17\*, 179\*, 456 como anthropos 215\* - como deus da manifestação (da revelação) 84, 172 como psicopompo 23\*, 84, 45\*, 404 idéia do redondo do 172 ~ Thot-Hermes (v. Thot) o número quatro de 172 ~ como deus do vento 409<sup>25</sup>, 473, 211\* herói 437, 469 arquétipo do 15 hierosgamos 43, 435<sup>38</sup> hino de Maria 481s história das religiões 38 Hiranyagarbha 20 homem, ser humano 16\*, 84, 152, 169, 74\*, 287<sup>133</sup>, 365, 413 homem e mulher da Etiópia 400 - arcaico 169

e Cristo 7s

- natureza dupla do 148

- salvador, redentor 413s, 43640, 451

salvação do 26, 73\*, 413s

- interno 7s, 12

- como anthropos, 457, 476

- e prima materia 425s

auto-realização do 105s, 163

culpa do 152

super-homem 406, 559

transformação do e opus 366, 378s

ocidental e oriental 8s, 32

homem-luz 456, 256, 458

homem primordial (v. anthropos)

homem selvagem 35\*, 250\*

"homo maximus"

"homo philosophicus" (v. anthropos) Homoforus 469<sup>110</sup>

homunculus 243, 302, 121\*, 153\*

Horfoltus 449<sup>2</sup>

horizontal e vertical 287, 320

horizonte, divisão em quatro partes do

horóscopo 314, 100\*

Hórus 314

Hydor theion (v. água)

hydrolythus 487

hyle (v. matéria)

íbis (v. animais)

idéia 346, 366<sup>46</sup>, 366<sup>52</sup>, 377

que ocorre de repente 219

platônica 368

de salvação na alquimia 325s, 332s

identificação 43, 171s, 431, 560

ignis (v. fogo)

Igreja 32, 40s, 93, 96, 177s, 178s, 417, 453

iluminação, illuminatio 11, 68, 120, 188, 356, 136\*, 409, 451, 456

ilusão 57, 354s

imagem de Deus, arquétipo da 11s, 15

projeção da 12s

sol como (v. sol)

imagens (v. tb. arquétipo)

da meta 328

da fantasia 38

primordiais (v. arquétipos)

imaginação ativa 123, 357s, 448

verdadeira 360

imaginatio 218, 355, 390, 393s, 399s

como astrum 394

como corpus subtile 394, 399s

imortalidade 11, 246s, 251, 418, 456<sup>36</sup>, 511, 537<sup>57</sup>

incesto de irmão e irmã 193<sup>70</sup>, 118\*, 435<sup>38</sup>, 436s, 496s, 225\*

- de mãe e filho 172, 435<sup>38</sup>, 491s, 496s,

inconsciente 40s, 43, 51, 53s, 166s, 186, 203s, 217, 249, 259, 277, 309, 346, 361, 370s, 496, 516, 559

– descida ao 436s

ativação do 57, 108, 118, 201

confronto com o 3s, 119, 193s, 390

 natureza autônoma do 51, 65, 118, 186, 249

e consciente (v. consciente)

despotenciar o 163

como ilimitado 247s

integração do 83, 171, 496

- coletivo 31, 38s, 68<sup>14</sup>, 74, 81, 104, 265, 329

arquétipo do 38, 42

— o irromper do 57, 253

— mar como (v. mar)

— mãe como 92

e pessoal, individual 81

 compensação através do 26s, 48s, 51, 61, 64

- contaminação com o 31, 144, 192, 204, 295

aspectos cósmicos do 228, 230, 246s

a esquerda como 166, 211, 225, 259

como solo materno dos símbolos 516s

caráter numinoso do 247, 448

ordenação do 189

-- paradoxos do, natureza paradoxal do

pessoal 38, 81, 242<sup>120</sup>

projeção do 448, 495, 555

psicologia do 19, 31, 43, 392, 555, 564

relatividade espácio-temporal do 175

espontaneidade do 327

- teoria do 48

transcendência do 135

- sucumbir ao 438<sup>43</sup>, 438

- e subconsciente 397

depreciação do 60, 207, 211, 291

 natureza feminina do 61, 144, 192, 320

orientação para uma meta do 328

- perigo de tornar-se 189

incorruptível (v. corpo incorruptível)

increatum 430s

individuação 163, 253, 291, 324, 330, 564 (v. tb. processo de individuação)

indivíduo e coletividade 557, 559

infância, "país das crianças" (v. tb. infantilismo) 77s, 81

regressão à 79, 152, 156, 171 (v. tb. estado infantil)

infantil, infantilismo (v. tb. estado infantil) 74, 81, 92, 152, 171, 173, 227, 233, 273, 302s

inferno 440, 451

inflação 320<sup>153</sup>, 411<sup>29</sup>, 559, 563

iniciação 66, 83, 171, 177<sup>53</sup>

instinto 157, 163, 169, 174, 189, 203

falta de instinto 74,

alienação do instinto 174

- perda do instinto 74

intelecto (v. tb. razão) 58, 79, 84, 87, 137, 150, 366, 776, 462, 564s

caráter demoníaco do 88

degradação do 92, 119s

diferenciação do 112

– espírito 178s

prestativo, auxiliar 119s, 169

- moderno 168

- como diabo 36\*

inteligência, entendimento, compreensão (v. tb. intelecto) 350, 366, 372, 396, 410, 442, 564

- como pressuposto do opus 366, 423

intellectus, exaltatio intellectus 366
– sacrificium intellectus 58

interpretação do sonho 403s

intuição 148s, 153, 176, 305 ioga 122, 126, 166, 184, 218, 441

irmā 92s, 151s

- como anima 92

– e irmão (v. irmão)

irmão e irmã 193<sup>70</sup>, 118\*, 404s, 436s, 438s, 225\*, 495

Islā 22

isolamento 57, 61, 63, 118

Jacó, sonho de 14\*

Jaldabaoth 539

jardim (v. tb. temenos) 154s – como vas (ou vaso) 338<sup>19</sup>

Jasão 187\*

Javé 517

- significado saturnino de 539

Jesus 42, 416s

- milagre do vinho de 550

jogo da péla (de bola) 182

Jonas na baleia 170\*, 172\*, 174\*, 176\*, 177\*

Jordão 550, 551

jornadas de Alexandre 457<sup>79</sup>

José na cisterna 170\*

Ka, dos mortos 66

Krater, como vaso 409

Krishna e Arjuna 153s

kundalini-ioga 184, 199

lagartixa (v. animais)

lâmias 61

lapis, lapis philosophorum 13\*, 84, 94, 94<sup>28</sup>, 99s, 51\*, 140s, 165, 220s, 305, 99\*, 335, 343, 377, 387, 402, 404s, 431s, 462s, 497<sup>185</sup>, 507, 514, 555s, 564

como início e meta 428<sup>4</sup>, 431

- como anthropos 335, 64\*

 como aqua permanens 94s, 159<sup>32</sup>, 336<sup>6</sup>, 433s

- paralelo lapis-Cristo (v. Cristo)

- como deus terrestris 335, 471

- como diamante 263

- trindade da 220109, 508

- como pedra angular 104, 247, 172\*, 451, 485, 509

como elixir vitae 245<sup>126</sup>

- criação da, a partir do caos 433s,

- como Salvador (v. salvador)

- como fogo 167<sup>29</sup>, 167<sup>31</sup>

- como filius macrocosmi 335

como espírito 243, 404s

como analogia de Deus 159

- como hermafrodita 142, 305, 335

 produção do 142, 157, 167, 218, 220<sup>107</sup>, 220, 256

- como rei 142

como cristal 224

como matéria-prima 336, 400

como homem 378

- Mercurius como (v. Mercurius)

– mônada como 427<sup>4</sup>

- propriedades paradoxais do 420

- o redondo do 167, 220, 433

- sanctuarium do 51\*

- quaternidade do 209, 220, 448s, 457

- volatilidade do 306, 390

- como centro 125, 155, 224

- lapis aetereus 343<sup>3</sup>

 lapis angularis (v. lapis como pedra angular)

- lapis exilis 103, 246s, 246<sup>127</sup>

- lapis vilis 160, 433, 514

leão (v. animais)

leste 262s, 452

Leviată 28\*, 547

libido 287

lobo (v. animais)

logos 356<sup>26</sup>, 412, 436, 440, 511

lótus, flor de lótus 139, 192, 75\*, 246<sup>127</sup> lua 106\*, 470<sup>122</sup>, 486s, 220, 524<sup>28</sup>

- chifre da 529, 551s

- como prima materia 425, 487

e estado solar no opus 334

lumen naturae (v. luz)

luz (v. tb. spinther) 117, 120, 138, 139, 140<sup>18</sup>, 181, 258, 270, 436, 456s

- interior 381, 431

- lumen naturae 356s, 381, 431

- circulação da 229, 259

macaco (v. animais)

macrocosmo 472

- filius macrocosmi (v. filius)

mãe 6\*, 92s, 151s, 491, 498

-incesto de mãe e filho 435<sup>38</sup>, 491s, 524

mãe - pai 436<sup>41</sup>

magnésia 165<sup>37</sup>

mal (v. tb. sombra) 19, 22, 24, 26, 36s, 126s, 192, 413, 469

bem e (v. bem e mal)

- realidade do 22, 24s

unicórnio como 520, 525

Mana, personalidade Mana 121, 537 mandala 32, 46<sup>2</sup>, 53, 122s, 135<sup>12</sup>, 235,

247s, 292, 246\*, 264\*

como arquétipo 330
alquímica 165s

- tridimensional 308, 320

- de cinco raios 327

- "perturbada" 287133, 320

- individual 126

retangular 62\*

- transcendência da 134

- quadridimensional 61\*, 62\*, 201, 311

simbolismo da (v. simbolismo)

- simbolismo do tempo da 314

centro da 125, 129s, 169, 246<sup>127</sup>, 249

- bidimensional 321

mania de fazer segredo dos alquimistas 343s, 402s, 423

mania de perseguição 57

maniqueus, maiqueismo 458, 462<sup>97</sup>, ... 469, 470<sup>123</sup>

Manu 533

Maomé 390<sup>98</sup>

mar 400, 425, 434s, 437s, 441<sup>54</sup>, 186\*, 475

como símbolo do inconsciente coletivo
57, 155s, 203, 265, 305

Marduk 26

Maria (v. tb. Virgem) 26\*, 105\*, 320, 107\*, 462, 470, 481s, 486, 500, 505s, 245\*

assunção de 500, 232\*

como terra 192, 415

como fons signatus 92

- como vaso 246127, 87\*, 107\*

- Mãe de Deus, 25, 491

como rosa mística 257

 transfiguração do corpo, como coroação de 224\*

Maria Madalena 209<sup>77</sup>

Mariamne 209<sup>77</sup>

Marte 484

– e Vênus 484<sup>166</sup>

masculino-feminino 25, 26, 31, 43, 336, 436<sup>41</sup>

Masculinus 43949

massa confusa 185, 75\*, 242s, 334, 370, 426<sup>2</sup>, 433, 442, 256\*

massa informis 244, 36647

matéria (v. tb. substância) 377s, 406, 401, 410, 419s, 432

libertação da 420

segredo da 345, 375, 406, 430, 493, 564

espírito na (v. espírito)

- descida do nous na (v. nous)

pneuma na 409

- psique e (v. psique)

- projeção na (v. projeção)
- ubiquidade da 421
- o desconhecido na 413
- região intermediária entre matéria e espírito 394, 400

207, 90\*, 306, 334, 336s, 356, 138\*, 402, 425s, 440<sup>50</sup>, 175\*, 468, 472, 516<sup>1</sup> matéria-prima (v. tb. matéria) 26, 84,

- Adão como 131\*
- designações da 425s
- sangue como (v. sangue)
- caos como (v. caos)
- como dea mater 431
- natureza bissexual da 530
- dragão como 26, 138\*, 425s, 267\*
- Eva como 135\*
- terra como 163\*, 444, 529
- opostos na 425s, 435<sup>38</sup>, 436<sup>41</sup>
- espírito da 129\*, 425, 444, 447
- como increatum 530, 430s
- rei como 149\*, 168\*, 491s
- lapis como 103, 336, 400, 433
- homem como (v. homem)
- Mercurius como (v. Mercurius)
- microcosmo 425
- Monas como 426s, 472
- lua como 425, 486s
- monstrum como 536
- como mãe dos elementos 430s, 163\*
- nigredo como 263, 334, 433
- como Saturno 161\*, 539
- como serpente, dragão 530
- como matéria desconhecida 425
- ubiquidade da 421, 432
- como unum 427
- capacidade de mutação da 517s
- como água 367, 425, 433, 487
   materialismo 287<sup>133</sup>, 432

matrimônio alquímico (v. coniunctio) 209

Maya 108\*

mediador (v. salvador)

medicina (v. tb. elixir vitae) 410, 420, 448, 511, 526<sup>30</sup>, 557, 563s

- alexipharmacon 522<sup>21</sup>, 529, 538, 549
- substância arcana 377, 404
- como Mercurius (v. Mercurius)
- pharmacon athanasias 418

meditação 187, 362, 388s, 420, 441 meditação e imaginação 390s

medo, pânico, pavor, temor 117, 240, 325, 437, 439

medo dos espíritos 437

Mefistófeles, Mefisto 87s, 119, 211

meio (v. centro)

melancolia 41

Melusinas (v. tb. virgens) 10\*, 11\*, 12\*, 132\*, 413<sup>33</sup>, 537<sup>57</sup>, 257\*

meninos 196s, 95\*

mens (v. espírito, inteligência) Merculinus 439<sup>49</sup>

mercúrio 84, 91, 94, 336, 365, 401, 404, 406, 409, 445, 473

como prima materia 425

Mercurius, Mercurio 3110, 22\*, 24\*, 80\*, 215, 86\*, 305, 338, 127\*, 400, 413<sup>33</sup>, 426<sup>2</sup>, 164\*, 165\*, 436, 192\*, 459s, 210\*, 515, 529, 547, 561

- anima Mercurii 157\*
- "anima mundi" como 208\*
- como anthropos 16\*
- aqua mercurialis (v. água)
- como aqua nostra divina 531
- como aqua permanens 90, 338, 528
- como arbor philosophica 231\*
- astrológico 88, 459
- como cervus fugitivus 84, 187s, 518
- e Cristo 519
- coniunctio do 484<sup>167</sup>
- natureza dupla, duplo significado, ser duplo, ambivalência do 84, 409, 460, 517, 518, 547
- unicórnio como (v. unicórnio)
- como salvator 460, 529
- familiaris 84, 88
- como fogo 338, 127\*, 400, 473
- no vaso (no vas hermeticum) 120\*, 121\*
- alado 305
- como símbolo unificador dos opostos 146\*, 148\*, 404, 473
- espírito Mercurius, spiritus mercurialis 84, 90, 134\*, 138\*, 404, 406, 179\*, 447, 518, 537<sup>57</sup>
- como hermafrodita 125\*, 404, 410, 447, 460, 470, 517
- homo philosophicus como 214\*,
- -como Virgem 38\*, 470, 231\*, 505, 519

- como lapis philosophorum 84, 404, 505s
- leão como 84, 498, 518s, 545s
- como prima materia 84, 138\*, 404, 425s, 433, 517
- como lua 194\*
- como deus da manifestação, da revelação 84, 172, 404, 446
- como uróboro 20\*
- como Paredros 84
- penetrante 150\*, 459
- philosophorum 529
- fênix como 548
- como psicopompo 84, 404, 409
- como mercúrio, argentum vivum 84,
   90, 94, 172, 409
- como roda 215
- senex 115\*, 134\*
- e o diabo 84, 173
- tricéfalo 31, 16\*, 539
- substância constituída de quatro partes do 173
- capacidade de transformação do 459, 529, 257\*
- substância transformadora, aptidão de transformar-se 173s, 187, 459, 469, 517, 529
- como alma do mundo, anima mundi 172, 265, 506, 528
- dragão mercurial 26, 20\*, 38\*, 54\*, 209, 138\*, 404s, 425, 530
- serpente Mercúrio 31, 215, 86\*, 355, 130\*, 530, 537<sup>57</sup>
- crucificada 217\*, 238\*
   mesa redonda 238s, 238<sup>120</sup>, 260
   metais 410, 426<sup>2</sup>, 490
- como prima materia 425
- doença dos 207

meteorito 227s

metrópole 139 microcosmo 26, 425, 475<sup>147</sup>

missa 489

- ~ opus como (v. opus)
- sacrifício da; ofertório da 417, 450, 480
- mistério, mysterium, mistérios 66, 104, 105, 169, 177, 416, 430<sup>10</sup>
- "mysterium iniquitatis" 216, 470121
- "mysterium magnum" 13, 430<sup>9 e 10</sup> mito do herói 416, 437s, 440

mitologia 38s Mitra 180, 416, 442<sup>57</sup> moedas de ouro 102s, 127 Moisés 213\*, 475<sup>140</sup>, 217\*, 545 – e Chidher 155, 157 mônada 138s, 138<sup>10</sup>, 139<sup>12</sup>, 165, 472 Monas 436<sup>41</sup> – materia prima como 427<sup>4</sup> monocerus (v. unicórnio) Monogenes 138, 139s, 155, 458, 530 monstro, monstrum 404, 517, 536s, 256\*

- como alexipharmacon 538
- unicórnio como (v. unicórnio)
- asno como 536
- hermafrodita, hermaphroditum 526 montanha 217, 400
- em chamas 293s, 94\*

morder, motivo do 183, 272, 118\* morte 165, 171, 436s, 453, 475

- espiritual 105, 106
- mortificatio 334, 135\*, 439, 173\*, 498<sup>187</sup>
- superação da 416, 436, 438, 440, 455, 475

mortificatio (v. morte) mouro 484<sup>171</sup>

movimento circular, circulação, girar 46<sup>2</sup>, 127s, 135, 227, 246, 406, 469 mulher desconhecida (v. anima)

mulheres (tb. formas femininas) numerosas 58s, 61, 65s, 116

- virgens (v. virgens)
- sereias 203s
- ninfas 114, 118, 329
- succubi 59

mundo do pai 26s

mundo materno 27

naassenos 527

Nabucodonosor 449

não-eu (v. eu)

nascimento 453

natureza 40, 214, 234, 367s

- natura abscondita 447
- lumen naturae (v. luz)
- roda como (em Böhme) 214
- sentimento da, na antiguidade 40
- conexão com a 547

natureza de quatro chifres, quadricornutus 333

naturezas compostas 366 navio, barco 132, 133, 305s

Nekyia (v. viagem marítima noturna)

neurose 4, 40

nigredo 34\*, 263, 333, 115\*, 334, 353, 383, 389, 137\*, 404, 433, 484<sup>171</sup>, 219\*, 223\*, 496

-- caput corvi 404

- caput mortuum 484<sup>171</sup>

Nikotheos 456<sup>30</sup>

ninfas (v. mulheres)

noite 227

noite de Walpurgis 61<sup>3</sup>, 119

norte 456<sup>40</sup>

nous (v. tb. pneuma) 409s, 410<sup>27</sup>, 433, 435<sup>3S</sup>, 456<sup>26,27 e</sup> 29

libertação do 452

~ Cristo como 412

como demônio 411s

~ como hermafrodita 43641, 447

-- como Mercurius 447s

- e physis 410, 436, 438, 440s, 447, 513

como tintura 409
 nozes 288, 300

número cinco 287 133, 327

- dez 313, 117\*

- nove 84

quatro (v. tb. quadrado e quaternidade) 31, 137, 139, 150, 152s, 162s, 61\*, 62\*, 172s, 189, 210, 220, 286, 295, 300, 311s, 327, 114\*, 457

-- do anthropos 173, 64\*, 209s, 82\*, 117\*, 457

- três e (v. três)

- unidade do 41

— e cinco 327

- do filho de Deus 457

— do lapis (v. lapis)

- do centro (v. centro)

 três (v. tb. trindade) 31, 16\*, 211, 287<sup>133</sup>, 318, 384\*, 477s, 536

e número quatro 1\*, 25, 31s, 123, 54\*, 59\*, 167<sup>43</sup>, 75\*, 201, 209, 210, 199s, 287<sup>133</sup>, 295, 311, 320, 327, 333, 449s

números 287133

- pares e impares, 25s

numinoso, o caráter n. do inconsciente (v. inconsciente)

núpcias químicas (v. bodas)

obra (v. opus)

occiput 376, 517<sup>S</sup>

Og 540s

oitavo, o 84, 205

oito 200s, 210s, 237

- e sete (ver sete)

oposto, opostos 24s, 30, 287, 496

- vivência dos 23s

- na divindade 460

- identidade dos 398

- na prima materia 425, 435<sup>38</sup>

inconciliáveis 186, 192

opus alquímico (v. tb. alquimia, processo de transformação) 4, 43, 4\*, 15\*, 165, 187, 219, 222s, 92\*, 93\*, 302, 95\*, 114\*, 336, 340s, 342s, 357s, 132\*, 133\*, 366s, 392s, 140\*, 399s, 142, 401s, 421s, 160\*, 451, 209\*, 472, 215\*, 478, 251\*, 557s, 564

 como arbor philosophica 188\*, 221\*, 231\*

atitude espiritual em relação ao (v. alma)

 pressuposto espiritual do 357s, 365s, 375s, 381s, 554

imaginatio como 218s

-e missa 420, 450s, 474, 450s, 489, 490

uróboro como símbolo do 404s

 como paralelo dos mistérios da salvação 461s, 463, 557

- como processo psíquico 342s, 357, 372, 375

 roda, rota, como símbolo do 80\*, 214s, 404, 469s, 472

número quatro do 114\*, 367

como caminhada 457

e transformação do homem 366

representações da meta do 40

Orfeu 416s, 211\*

Osíris 102\*, 416s, 457, 469, 484<sup>171</sup>

como chifre celeste da lua (Hipólito)
 529

ouro, aurum 84, 99, 102s, 116, 433, 445s, 469, 470, 518

- aurum nostrum 40, 99, 100<sup>31</sup>, 207

- aureum vitreum 99

 como deus terreno 445 perpetuum mobile 135, 246, 329 como lapís 343, 462 personalidade, dissolução da 439 - filosófico 41, 88s, 165, 220, 224, 335, - renovação da 188 343s, 564 natureza dupla do 149 - como rotundum 10941, 116, 470 personificação 56, 65, 88, 112, 192, 220 - e prata 366<sup>47</sup>, 400s pesadelo (v. sonhos) ouroboros (v. uróboro) "phantasia" 219 outono 302 pharmacon athanasias (v. medicina) ovo 22\*, 303s, 98\*, 325, 338, 441<sup>55</sup> physis (v. matéria) pai 58, 151s, 158s pia batismal 409 -- como corpo 436 Pitágoras 449s, 4508, 211\* e mãe 78s planetas 40, 66, 154\*, 155\* — culpa de 152 - seis 20\*, 79\*, 410, 154\*, 192\* e filho 26 - sete 66, 29\*, 214, 410, 199\* como representante do espírito tradipleroma 138, 139 cional 59, 83s, 92, 159 pluralidade do inconsciente 155 "país das ovelhas" 71s pneuma (v. tb. nous) 370<sup>57</sup>, 134\*, 410, 410<sup>27</sup>, 413s, 459s palavra 158\*, 512 panacéia 335, 420, 460, 538 - autonomia do 410, pão 417s como fogo 370, 451 paradoxo 18s, 22, 24, 186, 190 como remédio 410 paraíso 315, 328<sup>159</sup>, 348, 433, 456 caráter hermafrodita do 436<sup>41</sup> 4 rios do paraíso 62\*, 109\*, 197\* - como Mercurius 409 Paredros, Espírito Santo como 420s capacidade de transformação do 459 - Mercurius como (v. Mercurius) Polifilo, nekya do 61, 156 pares de opostos 336, 398, 436 pólo 271 psíquicos 496 como símbolo do Si-Mesmo 265s, 33\*, Páscoa 454 156\* pássaro (v. animais) pomba (v. animais) pastor (poimen) 17\*, 253 ponte 59, 75, 148, 305s -- Cristo como 18\* ponte do arco-íris 77, 305 pavão (v. animais) porco (v. animais) prata 366<sup>47</sup>, 400 pecado 9, 24s, 36, 37s, 192, 475 original 24, 36, 430 prefiguração, doutrina da 253 - projeção do 8s prima materia (v. materia prima) pedra angular (v. lapis) prisão 277, 437 pedra (v. lapis) probabilismo 36 - moral 24<sup>8</sup> peixe (v. animais) pelicano (v. animais) problemática dos opostos 43, 397 pensamento 204, 375 processo alquímico (v. opus) Pentephre 45636 processo analítico, psíquico (v. processo Pequeno Polegar 84 de individuação) percepção dos sentidos 367, 377 (v. tb. processo de cura 35 sentidos) processo de individuação 1s, 40, 44, 116, 150, 555s, 564 subliminal 175 como analogia da opus 40, 448, 470<sup>121</sup> perda da alma 152 peregrinatio (v. caminhada) como espiral 34, 242, 245s, 325 perfeição 208

pérola 61\*

- aurum volatile 470

- símbolos oníricos do 44s

- orientação para um fim do 328

processo da transformação 80, 232, 366, 366<sup>55</sup>, 417, 470s, 470<sup>121</sup>

processos centralizadores do inconsciente 44, 325, 564

projeção 36, 15s, 243, 376, 389, 396, 306, 410, 411s, 555s

do anthropos 410s

dissolução da 559, 562

- de Cristo 7s, 12, 410, 413

- da imagem do salvador 557

da imagem de Deus (v. Deus)

dos pares de opostos 398

pagā e cristā 413, 416

imaginação e 396

-de conteúdos inconscientes 342s, 350, 411, 448, 496

– na mandala 249<sup>30</sup>

nos homens 413

religiosa 11s

na matéria 43, 187, 332s, 345s, 376, 350, 394, 410, 413, 425, 433, 473s, 557

Prometeu e Epimeteu 456s, 459 psicologia 15s

como ciência experimental 15s, 502s

complexa 403, 411

- objetividade da 17, 20

- primitiva 38s, 394

- e religião 9, 13s, 35

e teologia 21

do inconsciente 19s, 31, 43, 392, 555,564

psicopompo 8\*, 9\*, 19\*, 84, 45\*, 409 psicose 116, 188, 324, 437<sup>43</sup>, 439

psicoterapia 32, 40, 42

psique (v. tb. alma) 93, 247s, 326, 327s, 516

autonomia da 186

coletiva 68, 104

- e matéria 332, 342, 345, 410

- inconsciente 175s

psíquico, o e o físico 342, 394s, 410

o psíquico objetivo e subjetivo 48, 51
 Purusha 16, 20

putrefactio, putrefação 48\*, 334, 223\*

quadrado 452

quadratura do círculo (v. círculo)

quadricéfalo (v. tb. tetramorfo) 139<sup>15</sup>, 53\*, 65\*

quadripartição, divisão em quatro partes, tetrameria 137, 16743, 173, 189, 21086, 283

- do processo 333s

quarto, o 295, 320, 449

- anthropos como 210

- fogo como 165<sup>40</sup>, 297, 449

 função inferior como (v. função inferior)

diabo como 192s

quaternidade 31s

alguímica 235\*

e tríade, trindade 185\*, 333

queda do cabelo (tema da) 440

química 516

– alquimia e (v. alquimia)

desenvolvimento da 432

quintessência 165, 310, 371, 394, 442

rainha de Sabá 443, 518<sup>6</sup>

raposa (v. animais)

Rasis (Rhasis) 423<sup>58</sup>

ratio, razão 356<sup>23</sup>, 366s

realização (v. realidade)

realidade 148, 283s, 308, 321, 396, 399

 como realização 239, 279, 291, 300, 308, 330, 400

rebis 305, 343, 125\*, 500, 517

recipiente (v. tb. vaso, Graal, Krater) 23\*, 187, 338s

como aqua permanens 338

ovo como 22\*, 306, 338

como fogo 338

 hermético 338s, 348, 350, 408s, 153\*, 226\*, 230\*, 236\*

caverna como 258

- hortus como 338<sup>19</sup>

- cosmos como 338

- Maria como (v. Maria)

-- occiput como 75\*, 376<sup>68</sup>, 516<sup>5</sup>

forno como 338s

 forma esférica, redonda do 116, 167s, 167<sup>43</sup>, 338

- unum vas 243, 338, 404<sup>12</sup>

- uterus como 246s, 246<sup>127</sup>

- "vas bene clausum" 187s, 219s

redondo, tema do 53, 34\*, 150, 166<sup>41</sup>, 172, 220, 281, 164\*, 165\*, 166\*, 209\*

vaso como (v. vaso) ouro como (v. ouro) produção do 116 - cabeça como 10941 lapis como (v. lapis) alma como 109, 116 – como Si-Mesmo 150, 281 - como símbolo da totalidade 150, 242<sup>120</sup> reflexo, refletir 186, 223s, 249, 328, 411, 472 Reforma 9 regressão 12, 79, 246 à antiguidade 99, 12s 178s, histórica 112s, 116 à infância (v. infância) rei, soberano 141s, 154\*, 155\*, 166\*, 168\*, 441°3, 491s, 228\* ressurreição do 9\* como salvador (v. salvador) -- como filius philosophorum 155\* como filho de Deus 497 como hermafrodita 54\* e rainha 334, 400, 193\* -- e filho do rei 434s, 446 doente, enfermo 149\*, 491s, 496s, 498 lapis como 141, 142 - rex marinus 132\*, 166, 434s - como prima materia 149\*, 168\* - rei-sol 79\*, 210 renascimento do 175\*, 496 aenigma regis 142, 54\* rejeição, repúdio (tema da) 103, 111 rejuvenescimento (v. renovação) religião 7s, 293s paradoxalidade da 18s projeção religiosa (v. projeção) história das religiões (v. história) relógio 130s, 146, 246 do mundo 307s, 312, 323 remédio (v. medicina)

Renascenca 112

repressão 74

renovação da vida 447s

renovação, regeneração, rejuvenesci-

171, 184, 188, 152\*, 454, 558

mento (v. tb. transformação) 27\*,

ressurreição, resurrectio 441, 177\*, 455, 462, 475, 270\* retângulo 286s, 320 revelação (v. tb. iluminação) 356, 423, 462 rex (v. rei) rinoceronte (v. animais) ritos, ritus de renovação 171, 174 de transformação 70\* roda 65\*, 80\*, 109\*, 469s, 471 - como símbolo do opus (v. opus) rota philosophica 469 do mundo tibetano 40\*, 123s rosa 99, 139<sup>11</sup>, 235, 193\* – mística 257 vermelha e branca 13\*, 30\* de sete pétalas 29\* Rosa-Cruz 99 Rosencreuzer, rosa-cruzes 88<sup>22</sup>. 422<sup>50</sup>. 515 rota philosophica (v. roda) rotatio (v. tb. circumambulatio) 165, 214, 267, 281s, 290 rubedo 269s, 334s Rubicão 158 sábio, o velho 121, 159, 278, 349<sup>7</sup>, 349s sacrifício 415s, 485 de Cristo (v. Cristo) da missa (v. missa) da morte 61<sup>3</sup> - do Cordeiro sacrificium intellectus (v. tb. sacrifício) 59 sal 359s, 401, 539 dos metais 443 salamandra (v. animais) salvação, redenção, resgatar 26, 73\*, 200, 414s, 420, 452, 460, 463, 493s — da anima mundi 414, 478, 557 do espírito 562 do divino 452 - do homem 414s das substâncias 420s salvador, redentor, salvator 26, 41, 169, 62\*, 107\*, 335, 455, 469, 512 o alquimista como (v. alquimista) ~ Cristo como (v. Cristo)

arquétipo da "origem humilde" do 33

rei como 91, 501 - lapis como 335 mediador como 167<sup>43</sup>

 homem como 414 - Mercurius como (v. Mercurius)

projeção do 557

sangue 365, 396s, 417, 445<sup>62</sup>

como prima matería 425

Sansão 177\*

sapientia 201\*, 478s, 232\*, 500, 257\*

doutrina da 465s

- de Deus 473

como lua 486s

- Saturno 134\*, 152\*, 440<sup>50</sup>, 200\*

- prima materia como (v. prima materia)

Scaiolae 150, 42250

Scites 33610

Scoyaris (Scoyarus) 42250

segredo 95<sup>28</sup>, 103, 118, 345, 484, 515s, 517

- isolamento através do 36, 61, 62s, 118

- na arte 396, 400, 517

- do opus 360s, 132\*, 401s

~ da matéria (v. matéria) seis 210, 287<sup>133</sup>

- e sete 20\*, 84, 210, 126\*, 154\*, 155\*

Sem 458

senarius 210<sup>89</sup>

sentidos 366

sentimento 150

separatio, separação 530

- dos elementos 334, 340, 366<sup>50</sup>, 475<sup>138</sup>,

do corpo 165s, 366<sup>51</sup>

sereias 61, 203s

série de sonhos e sonhos isolados 49

serpens Mercurii (v. Mercurius)

serpente 123, 54\*, 183s, 70\*, 138s, 203, 215, 325, 355, 404, 183\*, 190\*, 203\*, 204\*, 205\*

serpente Agathodaemon 469s

Cristo como (v. Cristo)

verde 217

- da cura 184, 246, 529

Kundalini 246

- dos naassenos 527

quadricornutus 333<sup>4</sup>

serpens Mercurii (v. Mercurius)

– spiritus Mercurii 537<sup>57</sup>

 descrevendo um círculo 61s, 105, 127s, 329

 como substância de transformação 173s

servus fugitivus 84, 187

sete 84, 97s, 198, 467s, 205\*, 251\*

e oito 84

o sétimo 82s, 84, 200, 208, 211

seis e (v. seis)

Setheus 138s

Shem 458

Shiva 125, 139<sup>11</sup>, 169, 75\*, 246

Shrî-Yantra 39\*

simbolismo alquímico 40s, 503, 516, 565

 analogia do, com os símbolos cristãos e gnósticos 40, 454s, 517s, 550s

 e processo de individuação 40, 555. simbolismo dos números 313s

simbolismo da mandala (v. tb. mandala) 22, 45, 122s, 124, 216, 314, 331 simbolismo da ovelha 7115, 71s simbolismo do peixe 171, 177, 416<sup>36</sup> simbolismo da transformação alquímica

símbolo, símbolos 20, 40, 166s, 249, 325, 338, 400, 452

– da alguimia 112\*, 490

da unidade 32

420

 unificador de opostos 146\*, 404, 460, 553

— caráter numinoso do 557

o Si-Mesmo como (v. Si-Mesmo) 44

do centro 35, 44, 325

religioso 124, 166

símbolos oníricos 44s

– e alguimia 39

Si-Mesmo 32, 10537, 108, 150, 153, 75\*, 247s, 255s, 296, 305, 310s, 436<sup>39</sup>,

arquétipo do 25, 30s

- âtman como 9

- desvalorização do 9

- transcendência da consciência do 247, 305, 452

Cristo como (v. Cristo)

surgimento do 158s

- atitude voltada para o 247

como espírito 327

 filho do Homem como antecipação do 314

- paradoxalidade do 24s

 religião como expressão da interpretação do 296

redondo como (v. redondo)

- símbolos do 20s, 121, 265, 323s

- como a totalidade do psíquico 44, 137, 247, 310s, 330, 436

como unificação dos opostos 22, 25,
 30

- centro como 265, 327

simples 165, 366

- alma como o 371, 377

Sócrates (pseudo-) 33610

sofrimento 24s, 253, 389

sol (tb. Helios) 110, 112, 270s, 355, 133\*, 169\*, 445, 181\*, 194\*, 469s, 206\*, 484<sup>165</sup>

adoração do 110s, 116

- como imagem de Deus 445

- como fonte da vida 112

 e lua 13\*, 23\*, 27\*, 32\*, 38\*, 57\*, 305, 113\*, 140\*, 141\*, 475<sup>139</sup>, 484<sup>167 e 170</sup>, 491s, 223\*

— conjunctio do 558

- sol niger 34\*, 140

soi et eius umbra 220<sup>107</sup>, 81\*
 solidão 36s, 526s, 526<sup>30</sup>

- dos alquimistas (v. alquimistas)

solificatio 68, 73, 83, 98, 101, 112

solstício 301

solutio 94, 334, 366<sup>50</sup>

sombra 36, 37s, 42, 121, 192<sup>66</sup>, 220<sup>107</sup>, 242<sup>120</sup>, 297, 425

sonho, sonhos 11, 34, 46s, 111, 294, 356, 410, 423, 324, 448s

- como compensação 26, 48

- no opus 356

- veículo no 151s

pesadelos, sonhos de angústia, 38, 284

iniciais 52s, 127

sono de incubação 171

Sophia 529

como noiva de Cristo 487

Espírito Santo como 192

Spinther, centelha da alma 138, 139, 410<sup>26</sup>, 472

sponsus et sponsa 15, 103\* stupa (v. temenos) sublimação 66, 165, 366<sup>52</sup>, 416<sup>36</sup>, 457, 200°, 469, 473 sublimar 390 substância arcana 244, 372s, 472, 503

submissão (tema da) 33, 41636

substância de transformação 173s, 187,

209, 472, 478, 517 – movimentos da 214<sup>92</sup>

- dupla natureza da 173s

"flos" como 99<sup>30</sup>

- espírito como 376

- magnésia como 165<sup>37</sup>

- materia prima como 516

Mercurius como (v. Mercurius)identidade da psique e 376, 380

succubi (v. mulheres)

sulphur, sulfur (v. enxofre)

super-homem (v. homem)

superstição 38

Tabricius, Thabritius (v. Gabricus)

Tao 16, 548<sup>74</sup>

tapas 441

tartaruga (v. animais)

Tenom 269

Telesphoros 77\* a e b

tema do unicórnio 518, 523, 528, 530 temenos 64, 31\*, 105, 132, 139, 156,

170s, 171, 177s, 257

- jardim como 26\*, 153, 235

- stupa 166, 169

- natureza feminina do 171, 257

templo 166 – dos sábios 93\*

tempo 283s, 318

espaço e tempo (ver espaço)

Ternário 165, 165<sup>40</sup>

terra 112, 81\*, 367s, 400, 433, 475, 216\*, 551

como prima materia 425s, 163\*, 444s

- negra 426, 433

significado feminino da 26, 192, 322, 444, 456, 216\*, 524

tesouro difícil de alcançar 155, 160, 205, 222, 262s, 438, 442s, 448

Tetramorfo 65\*

– como montaria da Igreja 139<sup>15</sup>, 53\*

"theoria" 403

theosebeia 408

Thiâmat 26, 29

Thoth 173s, 68\*, 456<sup>32</sup> - androginia do 547 - Hermes 173, 457s, 409 como mal 520s, 525 Thoyt 456s ~ como coniunctio oppositorum 526 tintura 341, 407, 409, 448, 454, 462, na China 548 476 no gnosticismo 527 - rubea 165, 333<sup>3</sup>, 335 - chifre do (v. chifre) — alba 335 na tradição judaica 540 touro (v. animais) nas alegorias da Igreja 520 tortura 438<sup>46</sup> - e Virgem 498, 518, 241\*, 242\*, 245\*, totalidade 6s, 20, 24, 31, 36, 36<sup>14</sup>, 44, 137, 75\*, 208, 242<sup>120</sup>, 295, 97\*, 321, 436<sup>39</sup> 523, 534, 247\* e leão 518, 545, 258\* - como símbolo de Mercurius 518s, 529, roda como 216 530, 547 o redondo como 150, 199, 242<sup>120</sup> como monstro 526<sup>30</sup>, 535s, 547 o sol como 112 na Pérsia 535 o Si-Mesmo como (v. Si-Mesmo) nas Vedas 532s símbolo da 111\* tema do (v. tema do unicórnio) transcendência da 247s unidade 165, 377 quatro partes da 173 de Deus (v. Deus) - como meta 32, 210, 239, 297, 328s - germe da 30 tragado, devorado (tema do ser) 277, símbolos da 32 170\*, 172, 174\*, 440<sup>50</sup>, 176\*, 447 uno, o 358, 390, 404s, 427s, 476, 529 transcendência 135, 247, 305 como anthropos 209 transferência 5s - desenvolvimento do, a partir do uno transformação 173, 186, 188, 242, 271, 26, 165, 209, 210 295, 121\*, 406, 417s, 441, 445, 450s, 193\*, 214\*, 486s, 559, 560 como prima materia 427s repartição em quatro do 167<sup>43</sup>, 427 - espiritual 517<sup>5</sup> uróboro 7\*, 13\*, 20\*, 165, 108\*, 147\*, de Deus (v. Deus) 447, 460, 496s, 253\* etapas da 80, 99, 114\*, 133\*, 142\*, como símbolo do Aion 7\* 221\*, 251\* urso (v. animais) transubstanciação 417 útero, ventre 171, 192, 245<sup>126</sup>, 338, 439<sup>49</sup> trem 54 trigo, grão de 433 prisão como 437 Trindade 25, 99, 220, 287133, 319s, vaso (v. recipiente) 104\*, 320, 180\*, 212\*, 474\*, 508, veado (v. animais) 512 velo de ouro 206, 457 alquimista 179\*, 446 veneno 333<sup>3</sup>, 404, 407, 425, 459, 459<sup>85</sup>, ctônica 539 549 vento 243, 400, 409<sup>25</sup>, 410<sup>27</sup>, 472s - aquilo 480<sup>157</sup> e quaternidade (v. quaternidade) tripé 404 troca (tema da) 52s, 92 deus do vento, Hermes (v. Hermes) união dos opostos 22, 43, 186, 72\*, 219, Vênus 425, 484<sup>166</sup> 311, 334, 112\*, 167\*, 450s, 226\*, verdade 35s, 41 substância arcana como 377, 191 Unicórnio 491<sup>179</sup>, 518s, 240\*, 243\*. - paradoxalidade da 19 244\*, 246\*, 249\*, 250\*, 254\*, 264\*, verde, o 207, 333 vermelho, rubro (v. rubedo) na alguimia 518 vertical e horizontal 287s, 320s como alegoria de Cristo (v. Cristo)

Via Láctea 246
viagem dos Argonautas 457
viagem marítima noturna (v. tb. Nekyia, descida ao Hades) 61, 436, 170\*, 171\*, 439s, 441, 451
vida 93, 105s, 243, 293s, 437, 444s
– renovação da (v. renovação)
vidro, copo de 243, 246
– lapidável (v. cristal)
vinho, simbolismo do 177, 417s
viriditas (v. o verde)
Virgem (v. tb. Maria) 87\*, 107\*, 438, 462<sup>92</sup>, 470s, 491, 493, 499

- como arcano 483, 484
- unicórnio e a (v. unicórnio)
- como terra 524
- Deus e a 522s
- Mercurius como (v. Mercurius)

 como personificação do firmamento 105\*

virgens 5\*, 61, 33 \*
visão 56¹, 350, 356, 404, 410
– do relógio do mundo 307s, 323
Vishnu 75\*, 533, 255\*
Visio Arislei 193², 356, 392, 435, 437s, 449s, 496s, 498s
vivenciar o inconsciente 61, 81, 564
volatilidade 390s, 511<sup>205</sup>
voz 114, 120, 294
Wałpurgis (v. noite de Wałpurgis)
Yang e Yin 43, 192, 436<sup>41</sup>
Yantra 122, 39\*
Yoga (v. ioga)
Yoni 192
zodíaco 214s, 92\*, 93\*, 314, 104\*, 346



## MATRIZ

RJ, Petrópolis (25689) R. Frei Luis, 100 Caixa Postal, 90023

Tel.: (0242)43-5112 Fax: (0242)42-0692

## FILIAIS

RJ, Rio de Janeiro (20031) R. Senador Dantas, 118-1

Tel.: (021)220-6445

R. Joaquim Palhares, 227
 (20260) Estácio de Sá
 Tel.: (021)273-3196

R. Joana Angélica, 63 (22420) Ipanema Tel.: (021)267-5397

R. Moura Brito, 30, loja C (20520) Tijuda Tel.: (021)248-1061

SP. São Paulo

(01006) R. Senador Feijó, 158 e 168 Tels.: (011)35-7144 e 36-2288

(01414) R. Haddock Lobo, 360

Tel.: (011)256-0611

(03031) R. Thiers, 310 - Pari Tel.: (011)229-9578

SP, Bragança Paulista

(12900) Av. S. Francisco de Assis, 218 Tel.: (011)433-3675

(12900) R. Cel. Teófilo Leme, 1055

Tel.: (011)433-3675

SP. Bauru

(17015)Av. Rodrigues Alves, 10 - 37 Tel.: (0142)34-2044

MG, Belo Horizonte

(30190) R. Tupis, 85, Loja 10 Tels.: (031)273-2332

(30190) R. Tupis, 114 Tel.: (031)273-2538 (30140) R. Aimorés, 1583 Tels.: (031)222-4152

e 222-4482

MG, Juiz de Fora

(36013) R. Espírito Santo, 963

Tel.: (032)215-8061

RS, Porto Alegre

(90210) R. Ramiro Barcelos, 390

Tel.: (0512)21-6522

(90010) R. Riachuelo, 1280

Tel: (0512)26-3911

RS, Novo Hamburgo

(93310) R. Joaquim Nabuco, 543

Tel: (0512)93-8143

DF. Brasilia

CLR/Norte, Q. 704 (70730) Bloco A, N. 15

Tel.: (061)223-2436

GO, Golánia

(74000) R. 3, N. 291 Tel.: (062)225-3077

PE. Recife

(50070) R. dos Coelhos, 485

Tel.: (081)221-4100

(50020) R. da Concórdia, 167

Tel.: (081)224-3924

PR. Curitiba

(80230) R. 24 de Maio, 95

Tel.: (041)233-1392

(80020) R. Voluntários da Pátria, 39

Tel.: (041)223-6059

SC, Blumenau

(89010) R. 15 de Novembro, 963

Tel.: (0473)22-3471

CE, Fortaleza

(60015) Av. Tristão Gonçalves, 1158

Tel.: (085)231-9321

(60025) R. Major Facundo, 730

Tel.: (085)221-4877

**BA. Salvador** 

(40110) R. Carlos Gomes, 698-A

Tels.: (071)241-8666

MT, Cuiabá

(78025) Av. Getúlio Vargas, 381

Tels.: (065)322-6809 e 322-6967

MS, Campo Grande

(79013) R. Br. do Rio Branco, 1231

Tels.: (067)384-1535 e 384-1593